TABLE DE MATIERES
Laura Petrescu Perlier lasipe2000@yahoo.fr
Les soins palliatifs —une réeponse a la souffrance de fin de

vie

INTRODUGCTION . ..ottt ettt ettt ettt et e e e e e e e e e e e e e e e e e aaeeees b-b
1. SOINS PALLIATIFS, PROBLEMATIQUE ET POLYSEMIE .........cuvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiinnnnns A
1.1 Lattitude Vis-a-vis de 1a MOTt. ... ...cooviniiiii e 2
1.3 Liens entre bio-médecine et médecine palliative ............cccooeeeeiiiiiiiiiii e, 3
1.4 A quis’adressent les Soins Palliatifs ? ..........ooiiiiiiiiiii 4
1.5 Quand commencer les Soins PalliatifS ? ........ccooieeiiiiiiiiiiii e 4
1.6 Concept de souffrance globale et de médecine de solidarité.................oceerrvvinnnnnnnn. 4
1.7  Historique et institutionnalisation des Soins Palliatifs................cccccciieiini i, 5
1.8  Meédecine palliative en France, structures, organisation, activité ................cccceeee.... 5
1.9 Insuffisances et impératifs dans le développement des Soins Palliatifs................... 6
1.9 Polysémie du terme « soins palliatifs ».........ccccccceeviiiiiiiiiii i 8
1.10- 1 Une antinomie de 1a MEAECINE .........covvviiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee e 9

1. 10 - 2 « Couvrir d'un manteau » - référence a I'étymologie...........ccccccvvvviiiiiiiiiinnnnnn. 9

1. 10 - 3 Lutter contre la SOUffTANCE .........ccevvviiiiiiiiiiiiiiie e 9

1. 10 - 4 Promouvoir les droits de FTROMME........cc.ooiiiiiiiiciie e 10

1. 10 — 5 Resserrement des lIENS SOCIAUX .....uuuiiiiieriiieiiiiiiiieeee et e e e eeaanaa e e e 10

1. 10 — 6 « Gestion » des personnes enfin de VIe ..........ccceeiiiiiiiiiiiiiiiin e, 10

1. 10 — 7 Relations inter-professionnelles dans le domaine de la santé......................... 11

1. 10 — 8 Donner du sens, comprendre nos rapports a lavie etalamort..................... 11

2. SOINS PALLIATIFS - APPROCHES ETHIQUES DE LA MORT ET DU MOURIR ...... 14
2.1 Perception de la mort dans la SOCIEté MOderne .........ccccceeeeeeeiiiiiiiiiii e, 14
P A I == LW o LU (o 10 > o 14
2.3 La psychologisation de 1a MOrt...........oooiiiiiiiii 17
2.4 VErité et dignite dU MOUFIT .......oouiiiiiii e e e e e e e e e e e rr e ee e 17
2.5 « Soufre douleur » qui nous délivre de Notre Propre MOM...........oveviiiiiirieeeeeee e 18
(@10 N[ 1 1] 1 N R 19
2 1= I L@ T T o | A
SITES INTERNET ...eeiiiiiiiiti s nnnnnes D

Mots clé :

Fin de vie ; humanisation des soins ; mouroirs aseptisés ; éthique ; relations entre mourants
et vivants ; sens; tabou de la mort; dignité ; angoisse ; antidouleur ; accompagnement ;
injonction sociale ; substitut ; victime héroique ; « souffre douleur ».



INTRODUCTION

Concept, philosophie, antidote possible a la violence institutionnelle de la médicine moderne
et de son organisation - I'hdpital, antinomie du curatif et compréhension de la finitude
inéluctable, humanisation des soins et des relations interindividuelles, rapports des humains
a la vie et a la mort, éthique, accompagnement, sens, isolement...Ce sont quelques aspects
d'un terme polysémique (parfois méme antinomique) ainsi que d'une réalité multiforme,
basée sur l'alternative, I'évolution des besoins sociaux et des mentalités.

Dans de nombreux ouvrages, articles et sites Internet, les informations et les témoignages
abondent sur un sujet qui nous concerne tous, I'étre humain face a sa déchéance et a sa
finitude. Ces documents laissent transparaitre une prise de conscience collective et
individuelle de I'existence bien réelle de la mort, longtemps niée, éludée, biaisée par l'illusion
d'une «vie éternelle » - entretenue par le progrés technique de la médecine et plus
récemment par les différents espaces virtuels.

Ce travail d’analyse et de synthése se fixe comme objectif prioritaire la contribution a la
réflexion sur les soins palliatifs - congus comme solution a la souffrance, a la fin de vie, a la
relation entre les mourants et les vivants. Le questionnement sur le rble des institutions, des
professionnels, de 'ensemble de la société vis-a-vis de la mort et de ceux qui vont mourir
sillonne ma recherche.

L’étude a été réalisée en Alsace, sur une durée de cing ans (entre 1998-2002) et fait partie
d’une recherche plus ample sur le cancer. Le public étudié est représenté par les patients
des services hospitaliers, cliniques de cancérologie et unités de soins palliatifs de la région.

Mon hypothése de départ consistait a définir les soins palliatifs comme une prise en charge
de la mort indispensable aux sociétés occidentales modernes.

Les méthodes de collectes de données utilisées ont été notamment I'observation du terrain
(directe et systématique), les enregistrements, les entretiens approfondis (libres ou semi-
directifs) de type histoire de vie ainsi que la collecte documentaire.

Tout comme la solitude des vivants, la solitude des mourants devient un phénoméne de
société, malgré la création de dispositifs d’accompagnement. Autant d’interrogations et tant
d’autres encore, qui n‘apparaissent pas dans ces pages, tourmentent la société occidentale
contemporaine fortement médicalisée, a la recherche de solutions plus humaines et moins
extrémes que l'euthanasie active ou I'acharnement thérapeutique sur les personnes en fin
douloureuse de vie.

Les soins palliatifs assurent-ils une ritualisation moderne du mourir, réussissent—ils
réellement & empécher la marginalisation, voir méme I'exclusion des mourants, en donnant
de I'amour et en recevant du sens, ou ils représentent tout simplement une forme nouvelle
de prise en charge technique et de gestion de la mort ? Voild une question & mon sens
primordiale.

Plusieurs autres ont également jalonné ma recherche. Malgré le grand nombre de
témoignages qui ont nourri ma réflexion - issus de lectures et de terrains de recherche
(notamment les Unités de Soins Palliatifs), j'ai cité peu d’exemples concrets.

La personne qui sait qu’elle va mourir livre, d’'une maniére ou d’une autre, I'essentiel d’elle-
méme. A nous de le saisir et le conserver précieusement. J'ai longtemps gardé enfouillées



des paroles inoubliables de vie, prononcées par ceux qui se confrontaient avec la mort.
Dévoiler les pensées les plus intimes de personnes se trouvant dans I'antichambre de la
mort a longtemps été pour moi synonyme de sacrilege.

Sur un terrain de recherche particulierement éprouvant, j'ai essayé au mieux d’écouter et
traiter les informations recueillies de la bouche des patients. Cependant, une charge
émotionnelle puissante a pesé constamment sur moi, parfois méme a mon insu. Le temps
qui s’est écoulé depuis m’a permis de reprendre progressivement la distance nécessaire a la
recherche et de faire part de mon expérience unique au sein de I'Unité de Soins Palliatifs a
tous ceux qui souhaitent comprendre la fin de vie et les mourants.

GRILLE DE LECTURE DES COULEURS UTILISEES DANS LE TEXTE*

Interrogations
Connotations positives
Injonctions

Connotations négatives

e

Classifications, définitions

! [Note de I'auteur] La légende des couleurs apporte des éclaircissements sur les fonctions/connotations que j'ai
attribuées aux différents concepts utilisés tout au long de I'étude.




1. SOINS PALLIATIFS, PROBLEMATIQUE ET POLYSEMIE

Parler de la fin de vie et des différentes possibilités d’aider ceux qui s’en vont suppose
d’emblée une approche éthique, quelques soient les chemins empruntés : soins palliatifs,
euthanasie (active ou passive), thérapeutique médicale. Des questions d'ordre éthique
seront implicitement traitées dans tous les chapitres de cette étude, tout particuliérement en
rapport avec les soins palliatifs.

Etablir des vraies relations entre les mourants et les vivants, c’est I'une des missions
essentielles des soins palliatifs. Combattre la douleur et la souffrance des malades en fin de
vie et les accompagner jusqu’'au bout - en est 'objectif central. Comment comprendre et
respecter le temps de mourir 7 Comment approcher les mourants en escamotant notre
propre angoisse de la mort ? Savoir étre et savoir-faire devant les personnes en fin de vie,
savoir apaiser I'esprit et le corps, sont quelques-unes unes des missions des soins palliatifs.

A qui sont appliqués les soins palliatifs et dans quelles conditions? Quelle évaluation de la
réussite, mais également quelles limites aux soins palliatifs ? Quelle « offre » et quelles
demandes de soins palliatifs ? Quelle est la place de la médecine palliative dans les
politiques de santé ?

Plus que la douleur et la souffrance, les personnes en fin de vie craignent aujourd’hui
'abandon a la technique médicale impersonnelle dans des mouroirs aseptisés. Comment
leur éviter 'abandon de leurs proches, 'oubli des vivants ?...

L’approche de la fin de vie n’a pas été toujours la méme a travers l'histoire ou les continents.
Nombreuses sont les variables : dont les aires géoculturelles, I'époque historique, I'évolution
des mentalités, l'imaginaire, etc. Un bref regard rétrospectif nous ameéne a observer le
chemin parcouru par ’lhomme occidental & travers son histoire, depuis le Moyen Age jusqu’a

I’époque contemporaine.

1.1 L’attitude vis-a-vis de la mort

L’approche de la fin de vie n’a pas été toujours la méme a travers I'histoire ou les continents.
Nombreuses sont les variables : dont les aires géoculturelles, I'époque historique, I'évolution
des mentalités, etc. Un bref regard rétrospectif nous améne a observer le chemin parcouru
par 'homme occidental a travers son histoire, depuis le Moyen Age jusqu’a I'époque
contemporaine.

De la mort publiqgue (une scene dramatique, dont le mourant, face a une assemblée
souvent nombreuse, était I'acteur principal) a une mort privée (se déroulant a huis clos) et
enfin, de nos jours, a lisolement total ou la mort escamotée (placée sous I'égide de
techniques médicales de pointe), le trajet historigue de ce phénoméne comprend quatre
grandes étapes, selon Philippe Aries :

- lamort apprivoisée (étape marquée par la familiarité avec la mort) ;

- lamort de soi (processus d’individualisation et de prise de conscience) ;

- la mort de toi (la mort est regardée comme une rupture, une séparation
insupportable de I'autre, de I'étre aimé)



- etenfinla mort interdite, celle du XX-eme siecle, une mort devenue innommable, un
tabou marqué par l'intolérance a la mort de l'autre?

Dans la société contemporaine la mort n’est plus envisagée comme une étape naturelle de
la vie. Les sociétés modernes, a accumulation de biens, souvent bien plus riches en
techniques et en outils qu’en signes et en symboles, axées prioritairement sur la rentabilité et

le profit, développent volontiers le tabou de la mort.

Bien qu’elle soit jugée « obscéne et scandaleuse », la mort ne semble étre pourtant pas étre
autant redoutée que le mourir. Sans doute, parce-que le mourir renvoie a I'existence de la
mort dans la vie et en méme temps de la vie dans ce temps qui se cl6t par la mort.

Alors méme que les médias nous ont habitués a une abondance d’'images de morts, mais
des « morts extra-ordinaires », violentes, relativement rapides et surtout lointaines, relevant
plutdt de I'accident que de la génétique, I'histoire des fins de vie « ordinaires » se déroule le
plus souvent dans le silence des lieux clos (les hépitaux servant a cela, mais manifestement
pas préts pour accomplir cette tache).

La mort contemporaine est institutionnalisée, mise a I'écart, au sens propre et figuré du
terme. Toutes ces personnes qui souffrent, qui meurent ou qui sont en deuil sont
« demandées » de faire preuve de « courtoisie » et ne pas encombrer I'espace de leur
présence, ni les esprits de leurs peines. C’est une consigne implicite de la société moderne,
puisqu’il fallait tout faire pour oublier que nous sommes mortels. S’agit-il d’'une hypocrisie
sociale ou bien d’un refoulement de peurs ancestrales atroces ?

A la divinité ou a la religiosité - comme moyen traditionnel privilégié de négocier I'idée de la
mort, se substitue aujourd’hui la croyance en la médecine, porteuse d’immortalité. La
société demande implicitement a ceux qui vivent leur dernier parcours, de se retirer dans le
silence et la solitude, la ou des gens « spécialisés » les prendraient en charge.

Une chose est oubliée : que les soignants en tout genre ne sont pas plus préparés a
admettre le mourir comme une étape de la vie ! Il est trés difficile pour une personne en fin
de vie de trouver des accompagnateurs sereins, méme parmi les professionnels. L’aide
professionnelle elle-méme, telle qu’elle est dispensée les derniéres années a travers les
soins palliatifs, « ne peut masquer cette représentation omniprésente de la mort comme un
échec technique »°

Si les « bons malades » sont ceux qui guérissent, les « mauvais » sont ceux qui viennent
perturber la société actuelle et le champ de la science de leurs questions, plaintes ou
revendications.

1.2 Definition et objectifs de la médicine palliative

Les soins palliatifs sont des soins actifs, globaux, apportés aux malades atteints d’'une
maladie grave ou terminale qui ne répond plus a la thérapie curative et pour lesquels sont
primordiaux le contrdle de la douleur et d’autres symptdémes, ainsi qu'une assistance
psychologique, morale, familiale et sociale. La médecine palliative est relativement récente

2 ARIES, Philippe — Essais sur l'histoire de la mort en Occident du Moyen Age a nos jours, Editions du Seuil,
Paris, 1975

® ENNUYER, Bernard (directeur d’un service d’aide et de soins & domicile intitulé « Les Amis » - Paris) — « Les
difficultés de fin de vie de certaines personnes dites agées » -, Revue Pratiques, - dossier Choisir sa vie, choisir
sa mort -, p.30



et vise avant tout & soulager ou a prévenir la souffrance d’un malade en fin de vie*. Cest la
qualité de cette fin de vie, la meilleure possible, qui est recherchée.

Que le malade ne souffre pas, physiquement ou psychiquement, qu’il se sente entouré,
écouté, compris; que sa dignité et son identit¢ d’homme ou de femme puissent étre
préservés jusqu’au bout, tels sont les objectifs de la médecine palliative. Elle repose sur
I'idée que lorsque la médecine ne sait plus guérir, et que la mort approche, le médecin ne
doit pas pour autant démissionner. Sa responsabilité et son investissement auprés du patient
doivent rester entiers.’

Les soins palliatifs sont organisés et dispensés grace aux efforts de collaboration d'une
équipe multidisciplinaire incluant aussi le patient et ses proches. Certains professionnels de
la santé pensent que « la plupart des aspects des soins palliatifs devraient également étre
offerts plus tét au cours de la maladie, parallélement aux traitements actifs »°. C’est un avis
que je partage.

1.3 Liens entre biomédecine et médecine palliative

Certains affirment que les rapports entre la médecine palliative et la bio-médicine sont trés
étroits. A mon auvis, il s’agit plutét d’'une relation de cause a effet. Les soins palliatifs peuvent
étre considérés comme « le fruit de la médecine scientifique »’ dans la mesure ou leur
naissance est due a I'échec humain de la médecine curative. Les avancées de la médicine
scientifique, ont en effet, fait augmenter notre espérance de vie et par conséquent les indices
démographiques (notamment au cours des derniéres décennies et plus nettement dans les
pays développés). Le progrés technique et scientifique met a disposition des médecins tout
en arsenal perfectionné, pour traiter des pathologies, mais les malades en sont oubliés.

Lorsque le patient est pris en charge psychologiquement, cela se fait suivant une approche
spécialisée qui accentue davantage le fossé entre une médecine de plus en plus sectorielle
et « savante » et le vécu socio-affectif des malades. Souvent, seul le personnel infirmier fait
le lien entre ces deux types de médicine. Afin d’éviter que médicalisation et déshumanisation
n’aillent un jour de pair, il faudrait retourner aux sources de la pratigue médicale, dont le but
premier était de soulager les souffrances.?

Un autre lien possible entre la médicine curative et palliative consiste dans les effets du
prolongement de la vie des malades. « La bio-médecine accroit le nombre de ceux qui
vont affronter la maladie, ses souffrances, ses complications, ses séquelles »°. Pour ne citer
gue quelques chiffres, la souffrance atteint plus de la moitié des malades de cancer, dont le
nombre s’élevait en 1990, d’aprés OMS, a 3,5 millions dans le monde. En France, on
découvre 200.000 cancers nouveaux chaque année et 120.000 personnes meurent tous les
ans de cette maladie (deuxiéme cause de mortalité au niveau national).

L’association des techniques médicales permet a la médecine palliative de lutter contre « ce
que la souffrance a de dégradant et d’'obnubilant afin de préserver une certaine qualité de vie
jusqu’a la mort ».*°

* Définition de 'OMS

®> LENOIR, Noélle — Une éthique biomédicale a la francaise, infra Bibliographie, p.139

® VOISARD, Anne-Marie - Association « Le soleil », Québec - site Internet de L'Association québécoise de Soins
Palliatifs (www.agsp.orq), 27 avril 2002 ;

" LENOIR, Noélle - op. cit., p. 140

® Idem, ibidem

% |dem, ibidem

10 HINTERMEYER, Pascal — article « La conquéte de la fin de vie », Revue des Sciences Sociales, (infra
Bibliographie), p.28, Strasbourg, 2001


http://www.aqsp.org/

1.4 A qui s’adressent les Soins Palliatifs ?

Aux patients atteints de maladie néoplasique (cancer) et du sida, de pathologies cardio-
vasculaires, pulmonaires, rénales ou hépatigues a un stade avancé, a ceux atteints
d’affections neurologiques dégénératives, de démence ou aux patients trés agés, en fin de
vie.

1.5 Quand commencent les Soins Palliatifs ?

La frontiere entre les soins curatifs et palliatifs est difficile a définir et de plus en plus mobile.
On parle actuellement de soins « continus », « supportifs »'*. lls ne se résument pas, en tout
cas, aux soins terminaux réservés aux derniers jours de vie.

1.6 Concept de souffrance globale et de médecine de solidarité

La souffrance ressentie par le patient est un ensemble de facteurs intriqués repris dans le
concept de souffrance globale: douleur physique, sociale, culturelle, douleur
psychologique, morale, spirituelle®?,

= Ainsi, la douleur physique est une douleur somatique liée a la maladie elle-méme
ou aux traitements. Elle este présente également dans [laltération de I'image
corporelle par la maladie elle-méme (amaigrissement, faiblesse, fatigue...) ou par les
conséguences des traitements (perte de cheveux, amputations, prothéses...).

= Ladouleur psychique ressentie par le patient est due a plusieurs facteurs :

* peur devant la maladie (peur d’avoir mal, de ne pas guérir, de mourir,... peur de ne
plus étre comme avant, de ne pas étre aimé, d’étre jugé, rejeté, abandonné, de ne pas étre a
la hauteur, de ne pas pouvoir sauver les apparences, etc....) ;

* humiliation du corps mis a nu (pyjama, piqdres, sécrétions corporelles, odeurs...) ;

* souffrance de la perte d’autonomie (décisionnelle) et de dépendance (physique) vis-
a-vis des familles, soignants ;

* souffrance de provoquer la souffrance de I’entourage, de devenir un « fardeau »
pour ses proches ;

= La douleur sociale este engendrée par la perte du réle social, de 'emploi dans
certains cas (entrainant des problémes financiers), par la perte du réle familial. Le
patient peut se sentir exclu.

= Enfin la douleur spirituelle apparait dés que I'on prend conscience de sa finitude
(Quel a été le sens de ma vie ? Quel est le sens de la mort, de la souffrance ? La
religion du patient, ses croyances, influent grandement sur le vécu de ces moments™.

La solidarité exprimée par les soins palliatifs existe par conséquent a plusieurs niveaux :

1 [Note de I'auteur] Terme I'origine anglaise, utilisé dans le texte avec le sens de « support, appui »

12 CHATEAU, B. - (équipe mobile de Soins Palliatifs, UCL, Mont-Godinne — « L’accompagnement en soins
Palliatifs —du concept a la pratique », Louvain Med. N° 119, S531-S534, 2000;

* Idem, ibidem



= A I'égard du malade d’abord, qui est pris en charge dans tous les aspects et les
dimensions de sa personne, la ou la douleur fait des ravages : sa physiologie, sa
psychologie ses problémes sociaux et spirituels

= | ’équipe soignante marque aussi sa solidarité envers les familles et les proches, en
leur offrant, dans la mesure du possible une disponibilité constante et en continuant
méme a les aider psychologiquement, dans le travail de deuil. Cette méme solidarité
se retrouve enfin au sein de I'équipe pluridisciplinaire, dont tous les membres
(médecins, psychologues, psychanalystes, infirmiers, aides soignants, assistants
sociaux) travaillent ensemble, en association le plus souvent avec des bénévoles

= La mort est un acte individuel, le dernier acte de vie, mais également un acte social,
qui nous concerne tous et que la société se doit de réintégrer dans un environnement
solidaire.

1.7 Historique et institutionnalisation des Soins Palliatifs**

Les soins palliatifs sont apparus en Angleterre en 1967. Les malades en fin de vie y étaient
pris en charge, afin de soulager leur douleur physique, psychique et morale. Les équipes
soignantes y étaient formées a une démarche d’écoute. L’'anticipation de la prise en charge
de la douleur consistait en l'utilisation préventive d’antalgiques bien dosés (comme la
morphine).

Aujourd’hui encore, la Grande Bretagne reste trés en avance par rapport a la France ou a
d’autres pays européens, du point de vue des soins palliatifs et des moyens qui leur sont
consacrés. Longtemps ca a été le seul pays en Europe, et sans doute au monde, ou les
soins palliatifs ont été reconnus comme une spécialité médicale a part entiére.

La France, occupe aprés le Royaume-Uni, la deuxieme place en Europe du point de vue de
I'organisation des soins palliatifs.

Dans la tradition anglo-saxonne, le mouvement des hospices spécialisés en soins palliatifs a
connu une forte augmentation aux Etats-Unis ainsi qu’au Canada.

1.8 Meédecine palliative en France, structures, organisation,
activité

La France, bien aprés I'Angleterre, a commencé a porter un certain intérét aux soins
palliatifs (a travers quelques initiatives individuelles) dans les années 1970 et 1980. Ces
soins ont commencé a devenir « un droit- potentiel - et un objectif relatif » - de politique
nationale de santé publique au travers de la circulaire «Laroque», datée du 26 aodt 1986™.

En 1987 s’est ouverte la premiére unité de soins palliatifs sous la direction du Dr Abiven, a
I'Hopital International de I'Université de Paris. Une vingtaine d’autres a suivi jusqu’a ce jour.

L’importance des initiatives et de l'activité en soins palliatifs, a été reconnue par la Loi
hospitaliere du 31 juillet 1991, qui a fait des soins palliatifs « une mission des hépitaux
publics et un droit pour les malades »°.

4 LENOIR, Noélle - « Aux Frontiéres de la vie : une éthique biomédicale a la francaise », infra bibliographie, pp.
11541-142 ; HHNTERMEYER, Pascal - op. cit. (infra bibliographie), p. 28 ;

NAU, Jean-Yves -
' |dem, ibidem



Treize années plus tard, fut promulguée la loi du 9 juin 1999 «visant a garantir le droit a
l'acceés aux soins palliatifs». Cette loi a affirmé la volonté politique d’intégrer les soins
palliatifs dans le systéme sanitaire francais permettant le développement de structures ou
modéles d’organisation appropriés, comme :

- Unités fixes de soins palliatifs ;

- Equipes mobiles des soins palliatifs pluridisciplinaires qui intéegrent des nouvelles
professions et des bénévoles ;

- Lits de soins palliatifs dans des services aigus (oncologie, cardiologie,
réanimation, hématologie, etc.) ;

- Démarche palliative en service non-spécialisé en soins palliatifs ;

- Soins palliatifs a domicile ;

- Réseaux de santé (professionnels des champs sanitaire et social, de la ville et
des établissements de santé ; associations d'usagers ; institutions locales ou
décentralisées) ;

- Dans le cadre des établissements de moyen et long séjour

Six ans plus tard a eu lieu la promulgation de la loi Leonetti « du 22 avril 2005, relative aux
droits des malades et a la fin de vie»'’.

Méme si les financements demeurent imprécis, la demande est considérable : entre 150 000
et 200 000 serait le nombre de personnes qui nécessiteraient chaque année en France ce
type de prise en charge (estimation réalisée par le programme 2002-2005 de développement
des soins palliatifs). En France, seuls 30% des personnes meurent a leur domicile alors que
ce pourcentage s’éléve a pratiquement 80% aux Pays-Bas™®.

Le développement de ce type de prise en charge est encore largement insuffisant en France.
Les unités de soins palliatifs comportent un petit nombre de lits (de quatre a douze). Ces
petites structures prennent en charge des patients incurables (pour la plupart, des malades
de cancer en phase avancée ou terminale) jusqu’a leur mort. La petite taille des Unités de
Soins Palliatifs (USP) détermine la faible proportion de mourants pris en charge. D’ou la
création, depuis 1989 d’Equipes Mobiles de Soins Palliatifs (EMSP) qui se déplacent dans
les services médicaux et au domicile des malades, en fonction des besoins. « Ces équipes
ont vocation d’assurer par leurs activités de sensibilisation, de formation, de conseil et de
traitement, la diffusion de I'approche palliative dans I'ensemble du systéme de soins »*.

En rapport avec la petite taille des USP, je me demande si une augmentation franche de ses
dimensions ne reviendrait une fois de plus, a créer de véritables « usines », ou la prise en
charge individuelle perdrait nettement en qualité. Une solution intermédiaire devrait pouvoir
se trouver, qui concilierait la forte demande de soins palliatifs avec la taille des services
créés dans ce but. L’observation du terrain m’a montré que la prise en charge a domicile (par
le biais des EMSP), méme qu’idéale en théorie, n’est le plus souvent que difficilement
faisable, faute de moyens adaptés - personnels ou techniques médicales appropriés (par
exemple des lits hautement spécialisés pour les personnes immobilisées, une administration
massive et diversifiée d’antalgiques avec vérification permanente de leur efficacité).

1.9 Insuffisances et impératifs dans le développement francais
des Soins Palliatifs

' NAU, Jean-Yves
'8 |dem, ibidem
' HINTERMEYER, Pascal - op. cit., p. 28



Malgré I'existence d’un cadre législatif bien précis, d’'intégration des soins palliatifs dans le
systéme médical national, son financement public, des efforts constants de structuration et
d’amélioration, certaines carences sont encore observées. Elles tiennent a :

1.9.1 Vlinsuffisante formation des équipes médicales (notamment des médecins — mais
également celle des infirmiéres ou d’autres intervenants). Il s’avére urgent d’intégrer
dans les cursus des facultés de médicine, psychologie, sociologie ainsi que dans
'ensemble des autres formations destinées aux personnels médico-psycho-sociaux
(travailleurs sociaux ; infirmiers ; aides soignants, etc.) des cours obligatoires sur la
Mort et la condition de Mourant, la douleur, 'accompagnement des malades en fin de
vie.

De maniére générale, I'’enseignement de I’éthique biomédicale, en faculté de médecine
serait une maniere d’intégrer les sciences humaines dans le cursus des futurs soignants.
Ce serait peut-étre opportun de prévoir également en faculté de médicine des cours
communs pour les médecins et les infirmiers, une forme de transversalité entre les
« filieres » de la santé (comme cela a été fait par I'Ecole Supérieure de Travail Educatif et
Social de Strasbourg concernant I'ensemble des filieres des travailleurs sociaux), cursus
commun qui devrait se prolonger dans le cadre des formations continues ;

1.9.2 insuffisance de structures et de personnels. Il me semble important de planifier le
développement des Unités de Soins Palliatifs en concordance avec les besoins,
demandes explicites (et nhotamment celles qui ont un caractére urgent), demandes
implicites et potentielles.

La question cruciale dans le développement des soins palliatifs me semble liée a la logique
de fonctionnement - basée sur le respect de I'étre humain, ’lhumanisation des soins et
une réelle complémentarité avec les hopitaux. Les structures de soin et les modes
d’intervention médicaux doivent s’adapter aux besoins des patients (en fonction de leur
environnement affectif, de leur situation sociale et de leurs désirs propres) et non le
contraire.

Une question importante me semble se poser désormais : « faut-il continuer a promouvoir
I'implantation des services hautement spécialisés ? Ou doit-on considérer I'existence de ces
services comme une phase transitoire d'une évolution ® de mentalité ? » Cette autre
possibilité consisterait a doter chaque service hospitalier existant des moyens matériels et
humains afin de le rendre capable d’accompagner les malades hospitalisés jusqu’a la mort.

Certains pensent que la multiplication des USP et |'orientation potentiellement systématique
des malades pour y finir leurs jours s’associe avec une perte de qualité dans la relation
soignant-soigné (et par la une atteinte a la philosophie méme des soins palliatifs).

La question essentielle de la multiplication des établissements de soins palliatifs nous
rameéne, une fois de plus, a des questions d’ordre éthique : les mourants sont des malades
comme les autres, il faut bannir toute ségrégation entre les mourants et les malades
ordinaires, entre les mourants et les vivants.

*** Personnellement je pense qu’il faudra multiplier le nombre des USP ainsi que leur
dissémination dans divers centres hospitaliers, sans en augmenter la taille. Il est nécessaire
de proposer aux patients de réelles possibilités de choix entre : 'accompagnement a
domicile par le EMSP ; le réseau santé (la médecine de ville) et les USP. Actuellement il
n’ya pas de choix, des milliers de patients attendent un lit dans une USP, pendant des mois
(jusqu’a dix mois) et le plus souvent décédent a domicile, sans avoir pu en bénéficier. Les

?° LENOIR, Noélle - op. cit., p. 144



hépitaux les isolent et les traitent comme des « non-humains », la médicine de ville est de
loin insuffisante et souvent impuissante pour des maladies lourdes, les EMSP sont limitées
dans leur action.

La création d’unités spécialisées en soins palliatifs (USP) doit s’accompagner — a mon
sens — des actions de diffusion de la philosophie des « soins palliatifs » dans tous les
services hospitaliers, de la pédiatrie a la gériatrie. Ce serait bénéfique pour les malades
que I'on ouvre davantage I'hépital au bénévolat (suivant 'exemple des unités qui soignent
des malades atteints par le SIDA). En revanche, la spécialisation des USP doit garder toute
sa valeur, au bénéfice des malades. Les établissements de soins palliatifs « doivent étre
concus comme des lieux de synthése de la réflexion, de formation, de recherche et
d’évaluation ».*...

1.9.3 efficacité partielle des Equipes Mobiles de Soins Palliatifs (EMSP). Le maintien du
grand malade a domicile est souvent quasi-impossible a cause de l'absence
d’équipements, soins et médication appropriés. Il existe de réels problemes, liés a
lincompatibilité entre les besoins du patient et des facteurs extérieurs comme : les
horaires de la médicine de ville, des laboratoires et officines ; les délais d’attente pour
une fourniture appropriée de produits pharmaceutiques ; l'insuffisance de personnel
soignant a domicile ; I'impossibilité de varier a tout instant les doses et molécules
d’antalgique et d’y constater immédiatement les effets — comme cela est fait dans un
service hospitalier ;

1.9.4 absence de véritables outils d’évaluations des soins de fin de vie. Sans parier
sur le temps de vie, il serait trés utile d’évaluer le moment ou les soins curatifs
s’arrétent, laissant la place aux soins palliatifs. Doivent étre également évalués : la
charge réelle de travail exigée aux personnels ainsi que le temps exigé par les
nouveaux modes de relations ;

1.9.5 insuffisante préparation de la médecine d’équipe. La nécessité d’'un suivi global
du malade exige un travail commun des soignants appartenant a des catégories
différentes qui concourent au méme but. Le temps du mandarinat est révolu.
Inculquer aux médecins et a leurs collaborateurs I'habitude de travailler et de décider
ensemble, de considérer les malades et leurs familles comme des partenaires,
devrait étre l'objectif de toute formation médico-psycho-sociale et ceci dés la
formation initiale. Par ailleurs, « les exigences de la médecine d’équipe devraient étre
expressément mentionnées dans le Code de déontologie médicale »...%

1.10 Polysémie du terme « soins palliatifs »

Les soins palliatifs recueillent en général des appréciations positives. Quel est le sens du
large consensus dont bénéficient aujourd’hui les soins palliatifs au sein de la société
francaise ?

lls apparaissent sans doute comme « une voie susceptible de lever quelques-unes des
difficultés que la mort pose a la société et a la médecine contemporaine »** Quelles sont les
différentes représentations ou attentes en soins palliatifs auprés des familles des patients? **

L |dem, ibidem, p.145

22 ENOIR, Noélle - op. cit., p. 144

2 HINTERMEYER, Pascal — op. cit., p. 30
** |dem, ibidem



1.10.1 Une antinomie de la médecine

Faute de guérir, les soins palliatifs proposent un cadre médicalisé qui s’avére rassurant pour
tout ce qui est «insupportable, anxiogéne et culpabilisant »® dans les situations
désespérées des malades. L'impuissance générale, y compris celle de la médecine,
engendre le besoin collectif d’étre rassuré ;

1.10.2 « Couvrir d’'un manteau » - référence a I’étymologie

Le terme latin de « Pallium = manteau, couverture ; palliare = couvrir d'un manteau », nous
suggére d’'une part 'euphémisation de la mort, la protection du vivant que l'on
« réchauffe en lui procurant un peu de confort ou de réconfort ». La médicine palliative est
d’autant plus appréciée, que les techniques de guérison s’avérent impuissantes. D’autre
part, la méme étymologie pourrait suggérer une dimension d’occultation de la mort,
revétant une connotation négative : cacher le corps souffrant aux regards des autres,
« recouvrir pudiqguement ce que le processus mortifere a de corrosif, de choquant ou
d’'insoutenable par la préservation ou la restauration d’apparences pacifiées».?® La médecine
palliative apparait de ce fait comme une sorte de médecine substitutive, de second ordre ;

1.10.3 Lutter contre la souffrance

Représente la dimension la plus appréciée du projet des soins palliatifs. Eviter tout excés de
la médicine (investigations lourdes et inutiles) répond a un désir unanime de préserver la
quiétude des personnes en fin de vie.

Ce qu'on appelle «acharnement thérapeutique » peut apporter a une personne déja
durement éprouvée par la maladie, des perturbations et de I'incertitude. Cependant il est
important de souligner que seul le patient devrait étre juge des limites & poser aux soins
curatifs, car le plus souvent la médecine thérapeutigue apporte au malade espoir et
consolation.

Enrayer la douleur physique, représente une dimension essentielle de la démarche palliative.
La souffrance, la douleur heurtent particulierement fort les sensibilités collectives. Il ne s’agit
pas seulement de la dimension humaine de la douleur, de la souffrance en général, mais
d'une caractéristique de la société moderne, qui semble anesthésiée ou alors atteinte par
une « euphorie perpétuelle ». Cette société qui n'a plus envie d’étre confrontée a la
souffrance et a la condition de « mortel » leur confere souvent une dimension strictement
virtuelle. Les espaces virtuels remplacent souvent la croyance religieuse ou ésotérique. « A
mesure que la souffrance a perdu ses justifications religieuses, son refus est devenu un
impératif de notre temps »*’...« Grisées par le progrés en général, de celui de la technique
médicale en particulier, nos sociétés ont conforté un modeéle d’étres jeunes, beaux, en
bonne santé, riches et gais, immuables sinon immortels »* La crise, avec ses multiples
facettes, que traversent nos pays « développés », ne serait-elle pas venue pour poser des
limites a ce leurre ?

« L’'idéal de la mort contemporaine est avant tout celui de la disparition soudaine, sans
souffrance...Aussi les demandes d’euthanasie sont-elle interprétées comme une volonté de
ne pas souffrir et les soins palliatifs se présentent-ils comme une alternative positive »%...

***Revenant a I'aspect concret de la pratique des soins palliatifs (en USP ou en EMSP), les
témoignages des patients, de leurs proches et des professionnels ainsi qu’'une observation

%% |dem, ibidem

% |dem, ibidem

%" |dem, ibidem

8 BASCHET, Claudine et BATAILLE, Jacques — « Face au mourir ordinaire » in La mort a vivre, Revue
Autrement, op. cit. cf. infra Bibliographie, p. 10

* HINTERMEYER, Pascal — op. cit., p. 31



systématique réalisée sur le terrain, m’ont conduit a la conclusion que la douleur physique ne
peut étre soulagée ou enrayée completement dans tous les cas. Aussi existent-il (malgré les
progrés dans la maitrise des antalgiques) pas mal d’échecs. Les insuffisances du systéme
palliatif, la nature de la douleur et de la pathologie, condamnent nombre de malades a mourir
dans des souffrances atroces, a leur domicile, a ’'hdpital et méme a l'intérieur des Unités de
Soins Palliatifs.

1.10.4 Promouvoir les droits de ’lhomme

Le combat contre la souffrance, mission prioritaire dans la perception des soins palliatifs, est
également envisagé comme une défense de la dignité de P’homme ainsi qu'une
revendication d’'une bonne qualité de vie jusqu’au seuil de la mort (une réflexion sur le
concept de « dignité » et ses acceptions sociales sera menée plus loin). Le point de vue
consistant a expliquer les prises de position en faveur du suicide et de I'euthanasie dans le
con;oexte du droit de mourir dans la dignité, engendre aujourd’hui des débats publics trés
vifs™ .

Le mouvement des soins palliatifs se congoivent comme un combat pour 'émancipation de
'homme. Le droit de chacun « d’étre préservé de la déchéance, voire de la dégradation
jusqu’au moment de la mort » est également porteur d’une signification philosophique et
politique fondamentale. Les vrais soins palliatifs ne se limitent pas au traitement de la
douleur, mais brisent aussi la conspiration du silence et mettent véritablement la
personne au centre des décisions qui la concernent. La France est le premier pays en
Europe a avoir voté une loi sur le droit d’accés pour tous aux soins palliatifs, alors il faut
espérer que les efforts se poursuivront afin dassurer de véritables soins
d’accompagnement.®

1.10.5 Resserrement des liens sociaux®

La philosophie des soins palliatifs engendre aujourd’hui un large consensus social. Des liens
sociaux se nouent progressivement autour de ceux « qui nous précédant dans la mort ». La
compassion, la volonté d’enrayer la douleur et la souffrance, la notre et celle d’autrui, se font
de plus en plus place dans les mentalités contemporaines. Une prise de position contre
I'isolement des mourants remplace progressivement le déni de la mort propre au XX-éme
siécle.

Malgré la prise de conscience de I'impuissance de I'étre humain devant la mort, qui
rapproche les vivants des mourants, la mort n’est pour autant pas familiére a 'hnomme
contemporain, et encore moins acceptée. Les nouveaux liens sociaux, créés entre les
vivants et les mourants, par le truchement des soins palliatifs, sont trés fragiles. L’aprés la
mort, le deuil, sont rarement reconnus par la société occidentale moderne, les signes
extérieurs de souffrance étant pratiguement bannis par ce modéle social car associés a
I'absence de dignité.

1.10.6 « Gestion »> de la fin de vie

%0 N. A] - Des arguments contradictoires seront présentés dans la deuxiéme partie du présent travail ;

! De HENNEZEL, Marie — « Sommes-nous propriétaire de notre mort ? Qui décide ? », Revue Gérontologie n°
124, le journal des métiers de la Gérontologie, 2000_4

2 Emile DURKHEIM in HINTERMEYER, Pascal - op. cit. infra Bibliographie, p. 32

3 [N.a.] Le choix de ce terme est fait intentionnellement afin de marquer la dichotomie des différentes approches
des soins palliatifs (ici une approche technique sociologique)

10



Par l'actualisation des droits de 'homme a l'approche de la mort, les soins palliatifs
anticipent un phénomene social qui pose de plus en plus de problemes a la société : son
vieillissement massif associé aux pathologies multiples, lourdes et invalidantes ainsi
que la fin de vie. Si pour les patients, les soins palliatifs représentent un espoir d’amélioration
de leur fin de vie, en termes d’activité sociale, vu du c6té plus pragmatique du monde du
travail, ce secteur représente des emplois potentiels pour les différents personnels (il s’agit
de la création d’une nouvelle activité médicale et sociale, spécifique, susceptible de prendre
de 'ampleur dans I'avenir®®).

1.10.7 Relations interprofessionnelles dans le domaine de la santé

En plus de linstauration d’'une médecine d’équipe et de solidarité, la promotion des soins
palliatifs participe aujourd’hui & une valorisation accrue des personnels (y compris des
bénévoles) qui sont engagés dans le combat contre la souffrance et pour une meilleure
qualité de la fin de vie. En méme temps, des activités et compétences professionnelles
nouvelles, des approches différentes de la maladie et de la mort acquiérent une
reconnaissance collective croissante.

1.10.8 Donner du sens, comprendre nos rapports a la vie et a la
mort

La réorientation, le ressourcement du concept ainsi que du domaine humanitaire peuvent
conduire a un changement des mentalités et des représentations, tant parmi les personnels
soignants que parmi les patients, qui chacun a sa maniere redonne ou ré-invente un sens a
la fin de vie. La société doit du respect a chaque individu, elle se doit de I'entourer de soins
et de sollicitude. Telle est la position des adeptes des soins palliatifs.

La finitude pose cependant de graves problémes, tant a l'individu qu’a la société dans son
ensemble... Serait-il possible que la fin de vie « revéte une signification propre et qu’elle soit
vécue comme un moment essentiel de I'expérience humaine ? »* Tout en sachant que les
problémes existentiels sont appréhendés difféeremment par chacun en fonction de sa
personnalité, son vécu, ses options philosophiques, religieuses ou culturelles, il me semble
important que les professionnels travaillent en amont avec et sur I'acceptation de la mort par
les opinions publiques.

*** a question du SENS me semble essentielle, car elle est intimement liée a
I'accomplissement de I'individu dans toute la complexité et la diversité de ses dimensions, a
la place qu’il occupe dans la société et dans la vie. Le sens que les autres donnent a
I'existence d’'un individu, n’est pas forcément le méme que la personne en donne elle-méme.

Elisabeth KUBLER-ROSS a recueilli dans son ouvrage, « Les derniers instants de vie », des
témoignages appartenant a des personnes en fin de vie (un échantillon de 200 personnes).
A partir de ces témoignages forts, le Dr Ross a mis en évidence que le travail du trépas se
manifeste sous la forme d’'une évolution psychologique qui peut conduire le mourant de la
négation, a l'acceptation de sa propre mort. Elle définit cinq phases dans le parcours
psychologigue du mourant :

On peut s’étonner d’'une codification aussi stricte et par la, mettre en doute
sa pertinence. En ce qui me concerne, je crois que les étapes tracées par le Dr Ross
représentent plutdt des repéres et non pas un schéma de parcours vers la mort.

***D’ailleurs I'expérience des soignants et de leurs proches, mes propres expériences dans
une USP, montrent bien I'impossibilité pour de nombreuses personnes d’accepter la

3 HINTERMEYER, Pascal - op. cit., p.31
% |dem, ibidem

11



mort et de vivre sereinement les derniers instants de vie. Les limites d’'un tel modéle me
semblent fragiles. Le parcours psychologique de 'lhomme qui va mourir n’a rien d'immuable.
Les étapes décrites s’imbriquent souvent, le passage de lI'une a l'autre peut se faire de
maniére chaotique, répétitive. Des blocages, retours a la case départ sont fréquents, car il
est impossible a la nature humaine d’admettre le caractére définitif et irrévocable de la mort,
malgré tout travail de préparation ou auto-préparation.

Bien au contraire, le face a face avec la mort est souvent marqué d’une terrible violence.
L’individu reste jusqu’au bout marqué par la dénégation sociale de la mort, enracinée dans le
psychisme collectif auquel il appartient. Le mourant est a la fois victime de la violence du
mourir et de la violence institutionnelle.

La logique sociale de maitriser la vie jusqu’a son terme ne va pas sans entrainer une
dérégulation. Malgré un travail de réconciliation du malade avec soi-méme (réalisé par les
professionnels accompagnants) et la création de conditions optimales pour une réflexion sur
la finitude et une fin de vie « sereine », le mourant, ne veut pas « obéir ». C’est la ou il
devient une espéce de paria qui perturbe I'ordre social, en transformant « sa mort en train de
se faire en une provocation »%.

L’institutionnalisation de la mort est porteuse de violence contre lindividu. L’institution
« s’empare » de sa mort en la lui « volant » si le mourant s’obstine a ne pas obéir a I'ordre
social. C’est ce qui m’emmeéne a m’interroger si les institutions de la mort (les hépitaux, les
USP, etc.) ne sont pas en réalité des structures de privatisation et d’encadrement, plutot que
des lieux sociaux (censées contenir et gérer les violences vécues aupres de la mort).

Technique et discipliné, le systeme offre un modele de gestion rationalisée de la crise de
la mort. « Ce n’est plus aujourd’hui la mort qu'on combat, mais le malade que l'on
supprime » - affirme le sociologue Patrick Baudry.?’ La suppression moderne de la mort
trouve, par contre, des modalités plus fines. Le contréle du malade mourant se raffine, on
donne acte a la mort en la réduisant a l'instantané. Ce n’est plus la mort que I'on donne,
mais la fin que I'on communique®. Le mourant devient ainsi un « déja mort »*. Ce que
nombreux semblent oublier c’est que la fin de vie c’est bien la mort, et cette fin-la se situe
dans la vie. Ces deux états sont imbriqués de maniére permanente mais chaotique, difficile
dans ce cas de faire obéir a des régles.

Par ailleurs, le sociologue Pascal Hintermeyer fait état des « résistances importantes qui
jalonnent une certaine évolution chez ’lhomme contemporain - qui certes subit la mort, mais
se résigne mal a la passivité ».

Le point de vue qui soutient le statut d’« acteur » du mourant jusqu’a la fin de son existence,
ne regoit pas I'adhésion du psychanalyste R.W. Higgins. Faire porter au mourant, en plus du
poids de sa maladie, de ses craintes et détresse, les taches des vivants, le faire obéir, une
fois de plus, aux normes sociales qui imposent un état actif, de l'initiative ou de la « dignité »,
me semble un acte aussi violent qu’injuste.

L’attitude du mourant semble souvent se situer plutét entre la non-passivité et le repli sur soi.
Malgré la culture de la rigueur dont il est sujet (propre aux sociétés occidentales), le mourant
refuse cependant d’obéir a la régle dans ces derniers instants de vie, s’affranchissant ainsi
de la tyrannie du devoir et de la norme sociale.

* HIGGINS, Robert William — infra Bibliographie
%7 |dem, ibidem, p. 25
38 Idem, ibidem, p. 25
¥ HIGGINS, Robert Williams - infra Bibliographie

12



La démarche palliative exprimerait selon certains une croyance en « 'accomplissement » de
l'individu : « qu’il s’agisse de régler les fautes reconnues (réconciliation) ou d’accomplir ici et
maintenant, dans ce temps ultime de vie, ce qui n’a pas encore été fait ». La pratique de
terrain montre peu de personnes qui rentrent en réalité dans ce moule. Il s’agit |a de la
représentation sociale sur la « réalisation de soi » *° et d’'une volonté sociale inébranlable
d'obliger I'étre qui se meurt a se soumettre a ce que jappellerais un « activisme mental ».

D’autres auteurs vont encore plus loin dans la recherche de sens, en considérant la mort
comme une étape d'ultime de «grande sagesse », une « sublimation de la vie » qui
apporterait des « révélations ontologiques, spirituelles et esthétiques ». Des expériences qui
sont sans doute en rapport avec lintroduction d’activités artistiques et ludiques dans les
USP. Cette perspective semble mettre en évidence, une approche plus spirituelle du

mourant. Une espéce de « retour sur soi et a la stylisation de I'existence » *.

***Une fois de plus, je suis réticente vis-a-vis de toute tentative de caser a tout prix le
mourant dans un moule, et le faire obéir a des « clichés ». Ca équivaut & mon sens avec une
nouvelle forme de non-respect et de violence.

Lors de ma présence dans une Unité de Soins Palliatifs, pendant plusieurs mois, jai pu
remarquer que malgré les efforts des personnels et des bénévoles d’entrainer les malades
dans des activités, la participation et I'implication de ceux derniers restaient plutt faibles. En
interrogeant nombre d’entre eux sur les raisons de leur absence aux activités communes
(repas pris ensembles ; séances d’écoute musicale, célébration des fétes de fin d’année,
etc.) les patients interrogés m’ont confié la « géne d’apparaitre en public »* - compte tenu
de leur déchéance physique. D’autres patients étaient tout simplement incapables d’assumer
le moindre effort. Un nombre non négligeable de pensionnaires n’avaient tout simplement
pas envie de quitter leur chambre, sans explication, leur pudeur et fierté les en empéchaient.
La détresse était a peine camouflée.

Dans la vision des soins palliatifs, la multitude de sens s’exercerait a plusieurs niveaux :

Celui de lutte contre la souffrance sous ses différents aspects ;
Celui de la promotion de la dignité humaine jusqu’a la mort ;
Celui de la réalisation de soi ;

Celui de la réceptivité a une autre dimension de 'existence »*.

000o

Que fait 'hnomme mourant de ses approches théoriques des soins palliatifs, a quel niveau et
dans quelle mesure en profite-t-il ?

Et pourtant les soins palliatifs s’auto-définissent autour du sens. C’est une position héritée de
la philosophie des Lumieres et cultivée par la société moderne (obnubilée par les prouesses
de la science et de la technique). Elle rencontre aujourd’hui pas mal de difficultés, les
principaux obstacles consistant dans : le refus de la mort, 'augmentation de la durée de vie,
I'allongement et la déshumanisation de la fin de vie.

“OBLET, Dominique (Philosophie et mythe des soins palliatifs) in Pascal HINTERMEYER, op. cit. p.32
“I HINTERMEYER, Pascal — op. cit. p. 32

42 [N.A] Extraits des témoignages des patients d’'une USP

“> HINTERMEYER, Pascal — op. cit., p.32

13



2. SOINS PALLIATIFS - APPROCHES ETHIQUES DE LA MORT
ET DU MOURIR

2.1 Perception de la mort dans la société moderne

Ce chapitre s’occupera davantage des relations de cause a effet qui existent dans les
rapports de la société moderne a la vie et a la mort ainsi que des solutions potentielles pour
la fin de vie. Une question importante semble se poser a nous : Faut-il envisager les soins
palliatifs comme solution unique ou comme alternative pour la fin de vie ?

La encore, je pense que les réponses sont multiples. Le fait d’avoir trouvé une solution qui
semble obtenir un consensus majoritaire dans les sociétés occidentales, ne veut pas dire
pour autant que d’autres alternatives n’existent pas (je pense notamment aux rites et autres
valeurs spirituelles fondatrices des sociétés traditionnelles).

En méme temps que 'augmentation de la longévité sont apparues de nouvelles maladies et
des nouvelles causes de mortalité (par exemple le SIDA, maladie a évolution lente et
pronostic létal). Nos contemporains ont réalisé que la mort pouvait frapper a l'improviste,
s’attaquer a des sujets trés jeunes et que les malades vivaient avec I'épée de Damocleés,
« dans la perspective d'une mort annoncée ». Du point de vue du rapport a la mort, le Sida
peut étre considéré comme « un analyseur et catalyseur social » - affirme le professeur
Hintermeyer*. Des progrés ont été marqués dans les traitements anti-cancéreux, ce qui
impose également pour les malades touchés par cette pathologie une confrontation

prolongée avec la mort.

La réalité du terrain ainsi que la recherche approfondie menée par les différentes sciences
humaines sur la mort, le dernier quart du XX-éme siécle, ont conduit a une prise de
conscience des effets catastrophiques du déni de la finitude. Cette prise de conscience
collective, récente sur la dénégation et I'impasse ou elle a conduit, ne signifie pas pour
autant un retour a la philosophie des sociétés traditionnelles d’acceptation de la mort.

Le contexte psychosocial des sociétés modernes ne s’y préte pas, car la mort est loin de se
rendre familiére ou acceptée par ’homme contemporain... « L’expérience que nous faisons
de la mort aujourd’hui est principalement indirecte, elle s’effectue surtout pas le truchement
des médias et des écrans, ce qui induit une dématérialisation et une virtualisation de
notre perception de la mort ». Un décalage important existe entre la présence de la mort et
sa perception sociale comme « objet étranger des préoccupations et du rythme de vie
accéléré de I’hgmme contemporain, incompatible avec son habitat, son travail, ses projets,
ses loisirs »....

Ce constat conduit a une question essentielle : Que faire lorsque la mort devient bien réelle
et inéluctable pour I'individu alors qu'il n’y est pas préparé ?

Un travail en amont et de longue haleine sur la mort et son imbrication dans la vie me

semble incontournable a I'heure de la globalisation du concept de « consommation
matérielle effrénée » associé au mythe de « I'éternelle jeunesse ».

2.2 Le statut du mourant

L’acharnement thérapeutique est critiqué comme « absurde, colteux, voire mutilant pour
celui auquel il s’applique ...L’euthanasie se heurte a des obstacles éthiques et

a4 HINTERMEYER, Pascal — « Le sida comme analyseur et catalyseur social », in Pascal HINTERMEYER, op.
cit. infra Bibliographie, p. 30 ;
S HINTERMEYER, Pascal — « La conquéte de la fin de vie », op. cit., infra Bibliographie, p. 30 ;

14



déontologiques majeurs. Lui donner droit de cité reviendrait sans doute & ouvrir une boite de
Pandore »*...Entre ces deux extrémes, les soins palliatifs représenteraient-ils la solution la
plus @ méme de réduire la violence de la mort et de ses représentations ?

Psychanalyste et enseignant en soins palliatifs, Robert William Higgins n’est pas de cet avis.
Il critique avec autant de force I'euthanasie que les soins palliatifs, en relevant cependant un
dénominateur commun entre ces deux tendances a priori opposées, la conception sur le
mourant.

Alors que l'euthanasie ne retient le terme de mourant que « pour réduire au minimum le
temps ou le malade « est mourant »..., le mouvement des soins palliatifs proposerait un
accompagnement « a caractére essentiellement et étroitement médical » dé-contextualisé
des rapports réels que notre société entretient avec la mort*’. L’absence de réflexion
anthropologique, politique des soins palliatifs ainsi qu’une dimension psychologique « qui
pose probléme » sont critiqués par R. W. Higgins. Selon lui, tant 'euthanasie que les soins
palliatifs correspondent a une médicalisation du mourir — aboutissement doublement
paradoxal de la part des mouvements qui voulaient lutter contre justement la médicalisation
de la mort et qui se disent par ailleurs de philosophie antagoniste.

La question centrale qui conduit sa recherche tourne autour du statut du mourant. Qui est le
mourant ? Le chercheur reléve son statut ambigu, séparé des vivants, victime de la
violence sociale. « Objet d’horreur » pour les partisans de I'euthanasie, « maitre de Vie »
pour toute une littérature palliative, le mourant est-il véritablement un sujet ?

Etre « mourant » revient dans la conception actuelle, quelle que soit la voie empruntée, a
étre « déja mort », le « no man’s time »*. Les soins palliatifs sont nés du refus de ce
statut. Mais linstitution de leur pratique, leur action, ne compromettent-elles pas I'objectif
initial ? Ce n’est pas le terme de « mourant » que géne Higgins, mais bel et bien la figure et
l'univers que nos contemporains construisent pour le « mourant » ainsi que les effets
pervers de son statut social.

Objet de ségrégation (le terme « mourants » — sépare les mourants des malades et aussi
des vivants... la vie de la mort, mais sépare aussi chacun des « vivants » de sa finitude, de
sa condition de « mortel »*). Il s’agit bien d’'une exclusion de la mort, d’'un modéle de mort
« médicalement correcte »...

L’euthanasie comme les soins palliatifs revendiquent la lutte contre I’exclusion du
mourant... « La place du « mourant » est a rapprocher de celle des exclus des banlieues,
des jeunes, des chdmeurs », etc. ... Or, il y a ceux qui sont « dedans » et ceux qui sont
« dehors »* Le mourant c’est avant tout « I'invention d’'une nouvelle catégorie de victimes » -
affirme R.W. Higgins. Une « victime héroique » d’'un mal qu'il faut, une fois de plus, traiter,
isoler, enfermer, « un grand oublié » - malgré les efforts d'accompagnement entrepris par les
soins palliatifs °*.

Quel accompagnement ? Quelle place au mourant ? On peut se demander si l'idéal de
« bien mourir » (dans la transparence, la conscience de soi et la sérénité) véhiculé par les
soins palliatifs n’est-il pas un nouveau modele de « bonne conduite » imposé au mourant,
un autre cliché qui est dautant plus insupportable a certains malades en phase
terminale ?... « L'enfer peut étre pavé des meilleures intentions du palliativement

“ HINTERMEYER, Pascal — « La conquéte de la fin de vie », op. cit., infra Bibliographie, p. 30

4 HIGGINS, Robert William — « L ‘invention du mourant. Violence de la mort pacifiée », infra Bibliographie
“8 1dem, ibidem , p. 150

49 HIGGINS, Robert William, op. cit., p. 141

0 |dem, p. 142

*% |dem, ibidem

15



correct »*’Le malade mourant est victime d’'une « discrimination positive » : au lieu de
donner plus d’attention et de place a la victime oubliée, on I'assigne davantage dans sa
position de victime il est « un privilégié du malheur »*

Vue sous cet angle, la conciliation de la mission des soins palliatifs (consistant dans le
refaconnement de la médecine moderne et du rapport soignants/soignés) avec
'envahissement de I'hdpital par les techniques de « management », le renvoi précoce a
domicile (ou pour mourir & domicile), la rationalisation du temps des soins et du temps passé
avec le patient, reste difficile.

Pour les partisans de I'euthanasie, le mourant est aussi une victime. La vie de « mourant »
ne vaut plus d’étre vécue. Une seule et unique possibilit¢ de soulagement lui est alors
proposée : celle de disparaitre. La question du sens est éludée complétement.

La mort du mourant devient un capital symbolique. « La victimisation du mourant devient
indissociable a la privatisation de son statut, de sa mort. Une injonction d’intimité est
assignée au mourant, dont la signification profonde et de bien le cantonner dans sa
catégorie de « mourant ». Il est relégué a son propre univers et a sa propre mort... « sa mort
est bien sa mort, son affaire personnelle, bien a lui, elle reléve de son « autonomie », de sa
« liberté », de sa «responsabilité »**. La société Ilui demande de « prendre en charge
personnellement sa mort ». L’accompagnement et l'aide fournie par les autres (soignants,
proches) ne sont nullement congus comme une (re)socialisation de la mort, mais plutot
comme une « injonction sociale d’individualisation et d’autonomie par une prothése
soignante et psychologique » *°...L’individu autonome se doit d’étre performant... la fin de
vie est percue de ce fait comme une « derniére performance »....

Exemple 1 : Madame G, 4gée de 81 ans, est malade et grabataire. Son mari s’occupe d’elle, a l'aide
de soignants, a domicile. Son état de dépendance inflige a cette dame des crises de nerfs récurrentes
et un état dépressif quasi-permanent, ou se mélangent révolte et sentiment d’inutilité. Son mari,
épuisé, suggere a leurs enfants un placement de son épouse en établissement de long séjour. Les
séances de kinésithérapie s’intensifient, afin de conférer a Mme G un brin de « liberté » de
mouvement, en facilitant ainsi son séjour en établissement. Dans l'attente d’une place disponible en
établissement de long séjour, Madame G est hospitalisée par le médecin de famille dans un hopital de
la région .... A chaque fois que son fils ainé lui rend visite, il l'incite & reprendre et intensifier les
séances de kinésithérapie, afin de devenir « autonome, Maman » ! Madame G épuisée, avec une
santé qui décline de jour en jour essaie de s'opposer a tout essai de la rendre « autonome ». La dame
est découragée au point de ne plus pouvoir parler. Avant de sortir de I’hdpital pour rejoindre le service
de long séjour, Madame G décede soudainement d’embolie pulmonaire...Le fils, en larmes confie :
« Ma mére se mourait et moi je voulais la rendre autonome »...

Le danger, selon R.W. Higgins réside dans la confusion possible entre la subjectivité —
« noyau réel et irréductible de I'étre humain » et « I'intimité prescrite, préfabriquée »,
« l'intimité de slogan » ou les soignants sont tous aussi anonymes que les mourants, les
patients sont « fondus dans une spiritualité diffuse, une religiosité « a la carte ».. »*® que l'on
assigne au mourant.

En ce qui me concerne je partage ce point de vue de Robert William Higgins, pensant qu’il
faut laisser au mourant la place qu’il s’assigne lui-méme sans essayer de lui imposer un
nouveau « prét a porter » social.

52 DERZELLE, Martine — « Palliativement correct » in Pascal HINTERMEYER, op. cit., infra Bibliographie, p. 33
%3 HIGGINS, Robert William - op. cit. , p.143

> |dem, ibidem, p. 144

*° |dem, ibidem, p. 145

% |dem, ibidem, p. 146

16



2.3 La psychologisation de la mort

Ce phénoméne est également dénoncé par R. W. Higgins. La psychologisation de la mort
occupe une place importante dans la prise en charge des soins palliatifs et par ailleurs dans
les mentalités courantes sur la mort. Le sujet mourant est considéré avant tout comme une
victime de son sort, de la maladie, de sa solitude et de ses angoisses. Au mourant qui
souffre psychologiquement il faut lui venir en aide par un traitement « psychologique et
relationnel de sa souffrance ». Il s’agit bien « d’'une scéne duelle qui se met en place entre
le mourant et le soignant, sans perspective, qui enferme davantage I'étre mourant dans
I'exclusion. Les affectes seuls y sont mobilisés. Le «traitement » de la mort devient
exclusivement psychologique et relationnel, imprégné quasi-exclusivement d’une
affectivité professionnelle, artificielle ».

Exemple 2 : Monsieur V est atteint d’un cancer en phase terminale. Il se trouve a domicile, en
situation de dépendance quasi-absolue. A cause des douleurs atroces, impossibles a maitriser a
domicile, malgré la « pompe portable » de morphine et le cocktail d’antalgiques, il est tres déprimé.
Ses proches appellent la psychologue de I'Equipe Mobile des Soins Palliatifs. Aprés une heure
d’entretien, la psychologue s’en va. La fille de M. V demande a son pére comment il va, s’il ressent
des effets, aussi faibles qu’ils soient, de l'intervention psychologique. Monsieur V répond : « Elle fait
ce qu’elle peut la pauvre [en référence a la psychologue]... C’est son gain-pain, elle doit faire quelque
chose... Sincerement, ma fille, je crois que tu te serais mieux débrouillée qu’elle»...

L’euthanasie ne réussit pas davantage. Elle se veut geste de compassion a I'égard d’'une
souffrance essentiellement psychologique, liée notamment a la dégradation de son image.
La encore, il s‘agit dun modéle de beauté et de santé sans faille, de toute puissance
humaine, moule imposé par une société de consommation. Il s’agit d’'une dégradation et
une déchéance « avant tout aux yeux des vivants » et selon les normes de la vie comme ils
se l'imaginent® ...

Attentes ou injonctions, apparemment le mourant n’en est pas exempté jusqu’a son dernier
souffle...Qu’attend-on de ui? : «qu’il puisse parler de sa mort et qu’il puisse
I’accepter » ...Etre au clair pour « régler ses derniers dossiers »*®. Je me demande quelle
est la cohérence entre cette exigence et le respect que I'on doit au malade?

2.4 Vérité et dignité du mourir

Une injonction toute aussi douloureuse pour le mourant est celle de la vérité : « sait-il ? »...
«ne sait-il pas?» Faut-il lui dire la vérité ?... La supportera-t-il ? » Il s’opére la une
confusion entre « vérité » et « savoir ». De quelle vérité il s’agit, la vérité de qui ? La question
de la vérité est celle pronée par I'euthanasie. « Double réduction a des phénoménes de seuil
de la question de la mort, au double probleme de I'entrée, de la rencontre avec le malade et
de ce que I'on va lui dire, de la sortie, de la fagon dont on va le faire partir »..

Que doit savoir le mourant ? Le non-sens, I'absurdité, ’horreur de la mort ?

Pourquoi exige-t-on de lui I'acceptation de la réalité de la mort ? Quelle est la signification
profonde du face-a-face avec la mort ? L’étre humain ne peut pas accepter la mort. Le refus
individuel de la mort s’inscrit dans un «refus culturellement et collectivement
construit » . Malheureusement I'angoisse de la mort existe tant du cété des mourants que
du c6té des vivants... La mort n’est alors que transparence, faible écran de mensonge, le
symptéme ou la pathologie. Il n’y a pas vraiment de place pour I’échange inter-humain, le

> idem, ibidem, p. 147v

8 HIGGINS, Robin Williams — op. cit., p. 149

% idem, ibidem, p. 151

% BAUDRY, P. in R. W. HIGGINS, op. cit., p. 151

17



partage, la parole « vraie ». « Faute d’'une métaphore ou d’une fiction qui seules permettent
d’entrer en relation», le mourant reste un inconnu, une victime dont on garde une image
complétement tronquée. Faute de volonté de donner un sens a la mort de 'autre, on met en
place « une anticipation réaliste de celle-ci, qui nous rappéle notre propre mort » ®.

L’idéal palliatif veut faire accepter la verité de la mort au mourant. Lourde tadche que de
remplacer par une annonce scientifique le prétre, dans son r6le millénaire de « nuntius
mortis »*?, ainsi que tout un ensemble de représentations collectives, gestes rituels,
cérémonies qui permettaient par le passé a lindividu de s’insérer dans une construction
culturelle de la mort. Pourquoi mettre le mourant face a face, a nu, avec lindicible de la
mort ?

Les équipes de soins palliatifs sont souvent dans I'embarras avec les malades qui sont
dans le déni de la mort ou ceux qui refusent la démarche palliative. Cela montre bien
« les impasses d’'un maniement de la vérité largement dominée par un modeéle scientifique
de celle-ci...et qui ne peut répondre véritablement aux exigences de la symbolisation (en
tant que condition de toute subjectivation de la mort) »%

L’injonction de « dignité » rappelle celle d’autonomisation de l'individu. L'une comme
l'autre, s’inscrivent a mon sens, dans un contexte de des-individuation, dés-affiliation.
L’individu est assujetti a la norme sociale jusqu’a son dernier souffle. On lui demande de
« mourir dans la dignité » tout comme on lui demandait d’étre un « bon malade » et de ne
pas perturber l'ordre social. Le verdict de déchéance est donné par la science, la dignité
étant construite, sur le modéle du diagnostic médical. Elle n’est plus une valeur, un principe.

L’euthanasie, prénant le refus de subir la mort et la volonté de lutter contre le pouvoir
médical qui pratiquerait 'acharnement thérapeutique, n'est autre que la « retraduction du
verdict scientifique ». Donner la mort & un corps « déja mort », bien avant que le verdict
diagnostique ait fait de la personne un « mourant »**.

2.5 « Soufre douleur » qui nous délivre de notre propre mort

L’exclusion du mourant revét encore une dimension, difficilement décelable : c’est comme
si celui qui meurt venait a la place de la mort. « Mettre la mort, toute la mort dans l'autre,
dans le mourant, pour qu’il 'emporte avec lui, nous en délivre. Comme si on voulait par ce
transfert, cette délégation, enfermer la mort elle-méme dans le mourant... Le mourant ferait
a notre place le « travail de la mort »...Une fois de plus le mourant est relégué a un statut
victimaire qui fait de lui « I'’émissaire de nos difficultés avec la mort. Au lieu de sacrifier une
partie de soi, nous préférons sacrifier certains d’entre nous, en l'occurrence les mourants.
Nous ignorons nos liens avec la communauté des mourants et vivants®®.

De quelle fagon sommes-nous alors inscrits dans la continuité ? La mort revét aujourd’hui un
caractére a-généalogique. De facon allégorique, les mourants meurent a notre place. Les
« vivants » que nous sommes pour l'instant, traitent le mourant comme s’il était le seul a
mourir, ou mourait pour nous, comme si « nous le chargions de nous délivrer de la finitude et
de notre douleur d’exister, de porter, seul, toute I'affaire de la mort ». Ainsi l'illusion d’étre
« pleinement vivants » est entretenue®. Dans ce contexte est-ce de I'hypocrisie que

®1 HIGGINS, Robin Williams — op. cit. infra Bibliographie

62 (lat.) = “annonceur de la mort”, in Robin Williams HIGGINS - op. cit. , pp. 157 ;
&3 Idem, ibidem, p. 158

** |dem, ibidem

% Robin Williams HIGGINS — op. cit. , pp. 152-153

% |dem, ibidem, p. 152

18



d’affirmer haut et fort que « le mourant est un vivant jusqu’au bout » ? Ou tout simplement
une maniére de tranquilliser notre conscience, alors que nous n’avons jamais cessé de le
confiner dans un réle bien précis — celui de « souffre-douleur »?!

Le sentiment de honte attesté par la clinique chez de nombreux mourants, n'est pas a
mettre uniquement au compte de leur complexes physiques. Il témoigne de I'échec de la
« pacification scientiste et gestionnaire de la mort » que notre société se fixe comme objectif.
Ca témoigne également des représentations collectives sur I'acceptable.

Dans ce contexte, la solitude du mourant reste entiére. La logique d’autonomisation des
mourants, de leur enferment dans la mort, ne saurait remplacer I'ancienne logique
« disciplinaire et sacrificielle »*”. Le mourant est considéré aujourd’hui « exclusivement dans
son aspect psychologique et individuel, affectif et duel, sans aucune véritable référence
sociale ». Celui qui meurt perd non seulement la vie, mais également sa qualité de membre
de la société. La seule « solidarité » sociale possible encore, semble consister & se « serrer
les coudes » contre I'exclusion. De ce point de vue, le mourant devient « un membre
fantéme », définitivement exclus d'une communauté incapable d’assumer ce qui reste
inconnu a la science et ingérable par la technique.

CONCLUSION

Tout le monde se met d’accord sur le principe des soins palliatifs, d’accompagner la
personne jusqu’au bout, en essayant de lui assurer la meilleure qualité de vie. Malgré un
projet viable et profondément humain, la mise en oeuvre de l'idéal palliatif pose toutefois
certains problémes : manque de structures et de moyens ; inscription des personnels dans
une démarche trop conforme a la norme sociale - valorisant I'autonomie et la représentation
collective sur la « dignité » & tout prix ; le recours massif a la dimension psychologique et aux
services des « psys ».

Les soins palliatifs renvoient plutét a un phénoméne d’hybridation, ou le médical croise le
psychologique tout en excluant la dimension symbolique et rituelle de la vie et de la
mort. Le regard « valorisant » que les soins palliatifs veulent opposer au regard dégradant
posé par notre modernité sur les mourants, est un regard qui a du mal a trouver la juste
distance.

Pour de nombreuses personnes, les soins palliatifs deviennent des substitutifs aux rituels
de mort, qui eux, sont complétement occultés par la civilisation moderne. Le rite de mort
dans toutes les cultures est une exigence de « perte », sacrifice de temps, offrandes, alors
que dans la société moderne c’est le mourant « qui fait, qui donne & notre place »%...

Et pourtant, « s’ils n’existaient pas, il aurait fallu les inventer » — ce sont des paroles fortes,
prononcées par le proche d’'un patient et qui en disent long sur le rble bénéfique des soins
palliatifs aupres des personnes en fin de vie.

Le progres des soins palliatifs consisterait a ce qu’ils deviennent un véritable compromis
entre la subjectivité, les enjeux institutionnels et les symboliques de la mort,
permettant la prise en compte authentique des exigences de la personne.

" HIGGINS, Robin Williams — op. cit. , pp. 153
% De HENNEZEL, Marie — op. cit., infra Bibliographie, p. 163.

19



La démarche d’humaniser la fin de vie et de la rendre & son « propriétaire » de droit, le
mourant, de donner autrement du sens a la mort et a la vie, apaiser les peurs, devrait
s’inscrire, a mon sens, dans une démarche plus large et plus profonde, une espéce
d’apprentissage de la mort. Apprentissage qui, au méme titre que l'apprentissage de la
relation a l'autre, devrait commencer, depuis le plus jeune age, en famille ainsi que dans
toute forme d’enseignement et d’éducation.

« Personne n’a envie de terminer sa vie dans d’atroces souffrances ou dans l'indifférence
générale, ni d’étre expédié a son insu dans l'autre monde, ou d’étre I'objet de soins dont la
seule justification serait d’apaiser la conscience des médecins. Chacun se souhaite une fin
de vie digne et humaine, espére rester sujet de sa mort et pouvoir en maitriser les conditions
du mieux possible »*...

% De HENNEZEL, Marie — op. cit., infra Bibliographie, p. 33

20



10.

11.

12.

13.

BIBLIOGRAPHIE

ARIES, Philippe — Essais sur I'histoire de la mort en Occident du Moyen Age a nos
jours, Editions du Seuil, Paris, 1975 ;

AUBRY Régis (médecin-Service Soins Palliatifs — CHU Besancon) — « Soins
Palliatifs : pour qui ? », La lettre de la SFAP, n° 13, Besancon, janvier-juin 2001, p 2 ;

BEINEIX Jean-Jacques (cinéaste) — Interview, revue Soins Palliatifs, éditée par La
lettre de la SFAP (Société Frangaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n°
4, Paris, 15 janvier/15 mars 1998 ;

BERCOVITZ, Alain (psychologue, consultant auprés du centre Frangois-Xavier
Bagnoud-Paris) — « Accompagner vers qui, vers quoi ? », revue Soins Palliatifs, La
lettre de la SFAP (Société Francgaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n°
11, Paris, mail/juillet 2000 ;

CATANT, Chantal (Vice-Présidente de I'association JALMALYV, membre du bureau de
la SFAP) — « L'application de la loi du 9 juin 1999 : Dans quelles conditions ? », revue
Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société Frangaise d’Accompagnement et des
Soins Palliatifs), n° 10, Paris, janvier/avril 2000 ;

CHANCEAULME-JOUBERT, Joselyne — Mourir, ultime tendresse, Editeur Pierre
Mardaga, Bruxelles, 1990 ;

DESFOSSES, Gilbert (médecin dans I'Unité des Soins Palliatifs de ['Institut
Mutualiste Montsouris, Paris) — « Soins Palliatifs : comment ? », La lettre de la
SFAP, n° 13, janv.-juin 2001, p 3 ;

DESFOSSES, Gilbert (Docteur)- « Le roi a nu » — éditorial -, revue Soins Palliatifs, La
lettre de la SFAP (Société Frangaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n°
9, Paris, septembre/décembre 1999, pp. 1-8 ;

Dossier : Quelle demande et quelle offre en soins palliatifs ?, Revue LAENNEC
(médecine, santé, éthique), 42°™ année, n° 5, Paris, juin 1994, pp. 7-18 ;

Dossier : Soins Palliatifs et accompagnement — Quelles organisations ?, revue Soins
Palliatifs, La lettre de la SFAP, n° 13, Paris, janvier/juin 2001, pp. 1-8 ;

Dossier : Loi n° 99-477 du 9 juin 1999 visant a garantir le droit d’acces aux soins
palliatifs, LAENNEC (médecine, santé, éthique), n° 1, 48°™ année, Paris, oct. 1999,
pp. 12-16;

Dossier : Soins palliatifs en cancérologie — revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP
(Société Frangaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 14, Paris, automne
2001, pp. 1-12;

Dossier spécial : Les structures de soins palliatifs — Etat des lieux, prospective,
recommandations - revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société Francaise
d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), Paris, décembre, 1997 ;



14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

Dossier : Spécial Douleur, revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société
Francaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 7, Paris, janv. /avril 1999,
pp. 1-8;

Dossier : Spécial Bénévolat, revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société
Francaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 6, Paris, oct. /déc. 1998 ;

ENNUYER, Bernard (directeur d'un service daide et de soins a domicile —
association les « Amis ») — « Les difficultés de fin de vie de certaines personnes
“ dites agées,, » - dossier Choisir sa vie, choisir sa mort, Revue Pratiques, Paris ;

GUILLET, Jacques — « Dignité de 'homme souffrant et tradition chrétienne », revue
LAENNEC (médecine, santé, éthique), Dossier Ethique fondamentale, n° 14, Paris,
oct. 1992 ;

GOMAS, Jean-Marie — « La fin de vie a domicile deviendrait-elle un fantasme ? » —
éditorial, revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société Francaise
d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 5, Paris, avril/juin 1998 ;

De HENNEZEL, Marie — « Sommes-nous propriétaires de notre mort ? Qui
décide ? », Gérontologie - le journal des métiers de la gérontologie, 2002_4, n° 124,
Paris ;

De HENNEZEL, Marie — La mort intime. Ce qui vont mourir nous apprennent a vivre,
Editions Robert Laffont, Collection Aider la Vie, Paris, 1995 ;

HIGGINS, Robert William — « L’invention du mourant. Violence de la mort pacifiée » -,
article publié dans Esprit, chapitre Fins de vie : Un temps pour quoi ?, Paris, pp.139-
168 ;

HINTERMEYER, Pascal — « Conquéte de la fin de vie », in Revue des Sciences
Sociales, n° 28/2001 — Nouveaux Mondes, éditée par I'Université « Marc Bloch » de
Strasbourg, Strasbourg, 2001 ;

HIRSCH Emmanuel — Soigner I'Autre — I'éthique, I'hépital et les exclus, Editions
Belfond, Paris ;

JAVEAU Claude - Mourir, Editions Les Eperonner, Sciences pour I'homme,
Bruxelles, 2000 ;

KUBLER-ROSS, Elisabeth — Les derniers instants de vie, Editions Labor et Fides,
Geneéve, 1975 ;

KUBLER-ROSS, Elisabeth — Vivre avec la mort et les mourants, Editions du Tricorne,
Geneéve, 1984 ;

BASCHET, Claudine et BATAILLE, Jean (dirigé par) — « La mort & vivre », Editions
Autrement, Revue n° 87, Paris, 1987 ;

LAENNEC (médecine, santé, éthique), n° 1, 48°™ année, Paris, oct. 1999, pp. 3-16 ;
LENOIR, Noélle (avec la collaboration de Bruno Sturlese (magistrat) — « Aux

Frontieres de la vie : une éthique biomédicale a la frangaise » - rapport officiel, tome
I, Editions la Documentation francaise, Collection des rapports officiels, Paris 1991 ;



30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

MARMET, Thierry (sous la coordination) — Ethique et fin de vie - Pratiques du champ
social, Editions Erés, Paris, 1997 ;

MATRAY, Bernard — « Les Soins Palliatifs : Approche Ethique », LAENNEC - Sante,
n°1, 44°™ année, chapitre Ethique du soin, Paris, 1995, pp. 7-10 ;

NAAS, Evelyne - « Hospitalisation et hospitalité : diagnostic dune réalité
hospitaliére » - Mémoire présenté au Centre d’Etudes et de Recherches sur
I'Intervention Sociale (Université des Sciences Humaines de Strasbourg) pour
I'obtention du Dipléme Supérieur en Travail Social, Strasbourg, 1993 ;

NAU, Jean-Yves - «Soins palliatifs un systéme pervers» — http://
www.slate.fr/story/14993/soins-palliatifs-finir-avec-tarification-absurde-perverse,
Slate.fr, 28 décembre 2009

PEQUIGNOT, Henri (Professeur), GATARD, Marie — Hopital et humanisation,
Editions ESF, Paris, 1976 ;

REVAULT, Jean-Yves — « Ne pas mourir seul », Dossier Choisir sa vie, choisir sa
mort, Revue Pratiques, Paris ;

Revue Pratiques — « Les cahiers de la médecine utopique », n° 11, Paris, oct.2000,
pp. 33-49 ;

SAUVEZIE, Joélle (infirmiére de nuit) — « Ultime instant », Dossier Choisir sa vie,
choisir sa mort, Revue Pratiques n° 11, Poitiers, oct. 2000 ;

SEBAG-LANOE, Renée (Docteur chef de service de gérontologie et de soins
palliatifs a 'HOpital Paul Brousse) — « Soins Palliatifs » (Analyse du Docteur Sebag-
Lanoé pour développer les soins palliatifs), revue éditée par La lettre de la SFAP
(Société Frangaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 4, Paris, 15 janv.
/15 mars 1998 ;

THOMINET, Patrick (infirmier, Unité Mobile d’Accompagnement et de Soins Palliatifs,
Groupe Hospitalier Pitié-Salpétriere AP-HP), revue Soins Palliatifs, La lettre de la
SFAP (Société Frangaise d’Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 11, Paris,
mai/juillet 2000 ;


http://www.slate.fr/story/14993/soins-palliatifs-finir-avec-tarification-absurde-perverse

SITES INTERNET

http://membres.lycos.fr/papidoc/30accompamort.html

http://www.bium.univ-paris5.fr/debut.htm

http://www.casediscute.com/2001/73 _mort/dossier/dossier 04.shtml

http://www.caducee.net/Congres/archives/congres-palliatifs.asp

http://www.cyberpresse.ca/soleil/dossiers/0204/dos 202040092283.html

http://www.social.gouv.fr/htm/actu/secu/980922ei.htm

http://www.doctissimo.fr/html/sante/mag_2000/magl1208/dossier/sa 3300 soins_palliatifs
niv2.htm

http://users.chello.be/cr34200/bib/palliatifs.htm

http://dolopalliat.free.fr’fhome.php

http://www.arcs.asso.fr/Content/generalites sur les soins pallia.htm

http://sos-net.eu.org/medical/euthanas.htm#11

http://www.bibl.ulaval.ca/info/euthanas.html#6

http://www.md.ucl.ac.be/loumed/CD/DATA/119/S531-534.PDF

http://www.catho.be/confep/documents/malade.html

http://www.santemaghreb.com/algerie/soinspalliatifs.htm

http://www.agevillagepro.com/Article/index.jsp?ARTICLE ID=907

http://www.asblux.org/soinspalliatifs/accueil.html

http://u2.u-strashq.fr/lupresa7043/revue/revue28.htm

http://www.hc-sc.gc.ca/seniors-aines/pubs/palliative _care/pall f.htm

http://www.psyfc.com/soinspalliatifs.htm

http://perso.wanadoo.fr/usp-lamirandiere/sp.htm

http://cri-cirs-wnts.univ-lyon1l.fr/Polycopies/Cancerologie/Cancerologie-16.html



http://membres.lycos.fr/papidoc/30accompamort.html
http://www.bium.univ-paris5.fr/debut.htm
http://www.casediscute.com/2001/73_mort/dossier/dossier_04.shtml
http://www.caducee.net/Congres/archives/congres-palliatifs.asp
http://www.cyberpresse.ca/soleil/dossiers/0204/dos_202040092283.html
http://www.social.gouv.fr/htm/actu/secu/980922ei.htm
http://www.doctissimo.fr/html/sante/mag_2000/mag1208/dossier/sa_3300_soins_palliatifs_niv2.htm
http://www.doctissimo.fr/html/sante/mag_2000/mag1208/dossier/sa_3300_soins_palliatifs_niv2.htm
http://users.chello.be/cr34200/bib/palliatifs.htm
http://dolopalliat.free.fr/home.php
http://www.arcs.asso.fr/Content/generalites_sur_les_soins_pallia.htm
http://sos-net.eu.org/medical/euthanas.htm#11
http://www.bibl.ulaval.ca/info/euthanas.html#6
http://www.md.ucl.ac.be/loumed/CD/DATA/119/S531-534.PDF
http://www.catho.be/confep/documents/malade.html
http://www.santemaghreb.com/algerie/soinspalliatifs.htm
http://www.agevillagepro.com/Article/index.jsp?ARTICLE_ID=907
http://www.asblux.org/soinspalliatifs/accueil.html
http://u2.u-strasbg.fr/upresa7043/revue/revue28.htm
http://www.hc-sc.gc.ca/seniors-aines/pubs/palliative_care/pall_f.htm
http://www.psyfc.com/soinspalliatifs.htm
http://perso.wanadoo.fr/usp-lamirandiere/sp.htm
http://cri-cirs-wnts.univ-lyon1.fr/Polycopies/Cancerologie/Cancerologie-16.html

