
a 

TABLE DE MATIERES 
Laura Petrescu Perlier lasipe2000@yahoo.fr 

Les soins palliatifs – une réponse à la souffrance de fin de 
vie 

 
 
 

INTRODUCTION ................................................................................................................ b-b 
1. SOINS PALLIATIFS, PROBLEMATIQUE ET POLYSEMIE ......................................... .1  

1.1 L'attitude vis-à-vis de la mort………………………………………………………...2 
1.3 Liens entre bio-médecine et médecine palliative ..................................................... 3 
1.4 A qui s‟adressent les Soins Palliatifs ? .................................................................... 4 
1.5 Quand commencer les Soins Palliatifs ? ................................................................. 4 
1.6 Concept de souffrance globale et de médecine de solidarité ................................... 4 
1.7 Historique et institutionnalisation des Soins Palliatifs ............................................... 5 
1.8 Médecine palliative en France, structures, organisation, activité ............................. 5 
1.9 Insuffisances et impératifs dans le développement des Soins Palliatifs ................... 6 
1.9 Polysémie du terme « soins palliatifs » .................................................................... 8 

1. 10 -  1 Une antinomie de la médecine ........................................................................ 9 
1. 10 -  2 « Couvrir d‟un manteau » - référence à l‟étymologie ........................................ 9 
1. 10 -  3 Lutter contre la souffrance ............................................................................... 9 
1. 10 -  4 Promouvoir les droits de l‟homme...................................................................10 
1. 10 – 5 Resserrement des liens sociaux  ....................................................................10 
1. 10 – 6 « Gestion » des personnes en fin de vie .........................................................10 
1. 10 – 7 Relations inter-professionnelles dans le domaine de la santé .........................11 
1. 10 – 8 Donner du sens, comprendre nos rapports à la vie et à la mort ......................11 

2. SOINS PALLIATIFS  - APPROCHES ETHIQUES DE LA MORT ET DU MOURIR ......14 
2.1 Perception de la mort dans la société moderne ..........................................................14 
2.2 Le statut du mourant ...................................................................................................14 
2.3 La psychologisation de la mort ....................................................................................17 
2.4 Vérité et dignité du mourir ...........................................................................................17 
2.5 « Soufre douleur » qui nous délivre de notre propre mort ............................................18 

CONCLUSION .....................................................................................................................19 
BIBLIOGRAPHIE ................................................................................................................... A 
SITES INTERNET ................................................................................................................. D  
 
 
 
 
 
Mots clé :  
 
Fin de vie ; humanisation des soins ; mouroirs aseptisés ; éthique ; relations entre mourants 
et vivants ; sens ; tabou de la mort ; dignité ; angoisse ; antidouleur ; accompagnement ; 
injonction sociale ; substitut ; victime héroïque ; « souffre douleur ».  

  



b 

 

INTRODUCTION 
 
Concept, philosophie, antidote possible à la violence institutionnelle de la médicine moderne 
et de son organisation - l‟hôpital, antinomie du curatif et compréhension de la finitude 
inéluctable, humanisation des soins et des relations interindividuelles, rapports des humains 
à la vie et à la mort, éthique, accompagnement, sens, isolement…Ce sont quelques aspects 
d‟un terme polysémique (parfois même antinomique) ainsi que d‟une réalité multiforme, 
basée sur l‟alternative, l‟évolution des besoins sociaux et des mentalités. 
 
Dans de nombreux ouvrages, articles et sites Internet, les informations et les témoignages 
abondent sur un sujet qui nous concerne tous, l‟être humain face à sa déchéance et à sa 
finitude. Ces documents laissent transparaître une prise de conscience collective et 
individuelle de l‟existence bien réelle de la mort, longtemps niée, éludée, biaisée par l‟illusion 
d‟une « vie éternelle » - entretenue par le progrès technique de la médecine et plus 
récemment par les différents espaces virtuels.  
 
Ce travail d‟analyse et de synthèse se fixe comme objectif prioritaire la contribution à la 
réflexion sur les soins palliatifs - conçus comme solution à la souffrance, à la fin de vie, à la 
relation entre les mourants et les vivants. Le questionnement sur le rôle des institutions, des 
professionnels, de l‟ensemble de la société vis-à-vis de la mort et de ceux qui vont mourir 
sillonne ma recherche.  
 
L‟étude a été réalisée en Alsace, sur une durée de cinq ans (entre 1998-2002) et fait partie 
d‟une recherche plus ample sur le cancer. Le public étudié est représenté par les patients 
des services hospitaliers, cliniques de cancérologie et unités de soins palliatifs de la région.  
 
Mon hypothèse de départ consistait à définir les soins palliatifs comme une prise en charge 
de la mort indispensable aux sociétés occidentales modernes. 
 
Les méthodes de collectes de données utilisées ont été notamment l‟observation du terrain 
(directe et systématique), les enregistrements, les entretiens approfondis (libres ou semi-
directifs) de type histoire de vie ainsi que la collecte documentaire. 
 
Tout comme la solitude des vivants, la solitude des mourants devient un phénomène de 
société, malgré la création de dispositifs d‟accompagnement. Autant d‟interrogations et tant 
d‟autres encore, qui n‟apparaissent pas dans ces pages, tourmentent la société occidentale 
contemporaine fortement médicalisée, à la recherche de solutions plus humaines et moins 
extrêmes que l‟euthanasie active ou l‟acharnement thérapeutique sur les personnes en fin 
douloureuse de vie.  
 
Les soins palliatifs assurent-ils une ritualisation moderne du mourir, réussissent–ils  
réellement à empêcher la marginalisation, voir même l‟exclusion des mourants, en donnant 
de l‟amour et en recevant du sens, où ils représentent tout simplement une forme nouvelle 
de prise en charge technique et de gestion de la mort ? Voilà une question à mon sens 
primordiale. 
 
Plusieurs autres ont également jalonné ma recherche. Malgré le grand nombre de 
témoignages qui ont nourri ma réflexion - issus de lectures et de terrains de recherche 
(notamment les Unités de Soins Palliatifs), j‟ai cité peu d‟exemples concrets.  
 
La personne qui sait qu‟elle va mourir livre, d‟une manière ou d‟une autre, l‟essentiel d‟elle-
même. A nous de le saisir et le conserver précieusement. J‟ai longtemps gardé enfouillées 



c 

des paroles inoubliables de vie, prononcées par ceux qui se confrontaient avec la mort. 
Dévoiler les pensées les plus intimes de personnes se trouvant dans l‟antichambre de la 
mort a longtemps été pour moi synonyme de sacrilège. 
 
Sur un terrain de recherche particulièrement éprouvant, j‟ai essayé au mieux d‟écouter et 
traiter les informations recueillies de la bouche des patients. Cependant, une charge 
émotionnelle puissante a pesé constamment sur moi, parfois même à mon insu. Le temps 
qui s‟est écoulé depuis m‟a permis de reprendre progressivement la distance nécessaire à la 
recherche et de faire part de mon expérience unique au sein de l‟Unité de Soins Palliatifs à 
tous ceux qui souhaitent comprendre la fin de vie et les mourants. 
 
 
 
 
 
 
 
 

GRILLE DE LECTURE DES COULEURS UTILISEES DANS LE TEXTE1 
 

 
 
 

 
 

Interrogations 
 
Connotations positives 
 
Injonctions   
 
Connotations négatives 

 
Classifications, définitions 

 
 

 
 

 
 

                                                
1
 [Note de l‟auteur] La légende des couleurs apporte des éclaircissements sur les fonctions/connotations que j‟ai 

attribuées aux différents concepts utilisés tout au long de l‟étude.  



 

1 

1. SOINS PALLIATIFS, PROBLEMATIQUE ET POLYSEMIE 
 
Parler de la fin de vie et des différentes possibilités d‟aider ceux qui s‟en vont suppose 
d‟emblée une approche éthique, quelques soient les chemins empruntés : soins palliatifs, 
euthanasie (active ou passive), thérapeutique médicale. Des questions d‟ordre éthique 
seront implicitement traitées dans tous les chapitres de cette étude, tout particulièrement en 
rapport avec les soins palliatifs.  
 
Etablir des vraies relations entre les mourants et les vivants, c‟est l‟une des missions 
essentielles des soins palliatifs. Combattre la douleur et la souffrance des malades en fin de 
vie et les accompagner jusqu‟au bout - en est l‟objectif central.  Comment comprendre et 
respecter le temps de mourir ? Comment approcher les mourants en escamotant notre 
propre angoisse de la mort ? Savoir être et savoir-faire devant les personnes en fin de vie, 
savoir apaiser l‟esprit et le corps, sont quelques-unes unes des missions des soins palliatifs.  
 
A qui sont appliqués les soins palliatifs et dans quelles conditions? Quelle évaluation de la 
réussite, mais également quelles limites aux soins palliatifs ? Quelle « offre » et quelles 
demandes de soins palliatifs ? Quelle est la place de la médecine palliative dans les 
politiques de santé ?  
 
Plus que la douleur et la souffrance, les personnes en fin de vie craignent aujourd‟hui 
l‟abandon à la technique médicale impersonnelle dans des mouroirs aseptisés. Comment 
leur éviter l‟abandon de leurs proches, l‟oubli des vivants ?... 
 
L‟approche de la fin de vie n‟a pas été toujours la même à travers l‟histoire ou les continents. 
Nombreuses sont les variables : dont les aires géoculturelles, l‟époque historique,  l‟évolution 
des mentalités, l‟imaginaire, etc. Un bref regard rétrospectif nous amène à observer le 
chemin parcouru par l‟homme occidental à travers son histoire, depuis le Moyen Âge jusqu‟à 
l‟époque contemporaine.  
 

1.1 L’attitude vis-à-vis de la mort  
 
L‟approche de la fin de vie n‟a pas été toujours la même à travers l‟histoire ou les continents. 
Nombreuses sont les variables : dont les aires géoculturelles, l‟époque historique,  l‟évolution 
des mentalités, etc. Un bref regard rétrospectif nous amène à observer le chemin parcouru 
par l‟homme occidental à travers son histoire, depuis le Moyen Âge jusqu‟à l‟époque 
contemporaine.  
 
De la mort publique (une scène dramatique, dont le mourant, face à une assemblée 
souvent nombreuse, était l‟acteur principal) à une mort privée (se déroulant à huis clos) et 
enfin, de nos jours, à l‟isolement total ou la mort escamotée (placée sous l‟égide de 
techniques médicales de pointe), le trajet historique de ce phénomène comprend quatre 
grandes étapes, selon Philippe Ariès :  
 

- la mort apprivoisée (étape marquée par la familiarité avec la mort) ;  
- la mort de soi (processus d‟individualisation et de prise de conscience) ;  
- la mort de toi (la mort est regardée comme une rupture, une séparation 

insupportable de l‟autre, de l‟être aimé)  



 

2 

- et enfin la mort interdite, celle du XX-ème siècle, une mort devenue innommable, un 
tabou marqué par l‟intolérance à la mort de l‟autre2 

 
Dans la société contemporaine la mort n‟est plus envisagée comme une étape naturelle de 
la vie. Les sociétés modernes, à accumulation de biens, souvent bien plus riches en 
techniques et en outils qu‟en signes et en symboles, axées prioritairement sur la rentabilité et 
le profit, développent volontiers le tabou de la mort.  
 
Bien qu‟elle soit jugée « obscène et scandaleuse », la mort ne semble être pourtant pas être 
autant redoutée que le mourir. Sans doute, parce-que le mourir renvoie à l‟existence de la 
mort dans la vie et en même temps de la vie dans ce temps qui se clôt par la mort. 
 
Alors même que les médias nous ont habitués à une abondance d‟images de morts, mais 
des « morts extra-ordinaires », violentes, relativement rapides et surtout lointaines, relevant 
plutôt de l‟accident que de la génétique, l‟histoire des fins de vie « ordinaires » se déroule le 
plus souvent dans le silence des lieux clos (les hôpitaux servant à cela, mais manifestement 
pas prêts pour accomplir cette tâche).  
 
La mort contemporaine est institutionnalisée, mise à l‟écart, au sens propre et figuré du 
terme. Toutes ces personnes qui souffrent, qui meurent ou qui sont en deuil sont 
« demandées » de faire preuve de « courtoisie » et ne pas encombrer l‟espace de leur 
présence, ni les esprits de leurs peines. C‟est une consigne implicite de la société moderne, 
puisqu‟il fallait tout faire pour oublier que nous sommes mortels. S‟agit-il d‟une hypocrisie 
sociale ou bien d‟un refoulement de peurs ancestrales atroces ? 
 
A la divinité ou à la religiosité - comme moyen traditionnel privilégié de négocier l‟idée de la 
mort, se substitue aujourd‟hui la croyance en la médecine, porteuse d’immortalité. La 
société demande implicitement à ceux qui vivent leur dernier parcours, de se retirer dans le 
silence et la solitude, là où des gens « spécialisés » les prendraient en charge.  
 
Une chose est oubliée : que les soignants en tout genre ne sont pas plus préparés à 
admettre le mourir comme une étape de la vie ! Il est très difficile pour une personne en fin 
de vie de trouver des accompagnateurs sereins, même parmi les professionnels. L‟aide 
professionnelle elle-même, telle qu‟elle est dispensée les dernières années à travers les 
soins palliatifs, « ne peut masquer cette représentation omniprésente de la mort comme un 
échec technique »3 
 
Si les « bons malades » sont ceux qui guérissent, les « mauvais » sont ceux qui viennent 
perturber la société actuelle et le champ de la science de leurs questions, plaintes ou 
revendications. 
 

1.2 Définition et objectifs de la  médicine palliative 
 
Les soins palliatifs sont des soins actifs, globaux, apportés aux malades atteints d‟une 
maladie grave ou terminale qui ne répond plus à la thérapie curative et pour lesquels sont 
primordiaux le contrôle de la douleur et d‟autres symptômes, ainsi qu‟une assistance 
psychologique, morale, familiale et sociale. La médecine palliative est relativement récente 

                                                
2
 ARIES, Philippe – Essais sur l’histoire de la mort en Occident du Moyen Age à nos jours, Editions du Seuil, 

Paris, 1975  
3
 ENNUYER, Bernard (directeur d‟un service d‟aide et de soins à domicile intitulé « Les Amis » - Paris) – « Les 

difficultés de fin de vie de certaines personnes dites âgées » -, Revue Pratiques, - dossier Choisir sa vie, choisir 
sa mort -, p.30 



 

3 

et vise avant tout à soulager ou à prévenir la souffrance d‟un malade en fin de vie4. C‟est la 
qualité de cette fin de vie, la meilleure possible, qui est recherchée.  
 
Que le malade ne souffre pas, physiquement ou psychiquement, qu‟il se sente entouré, 
écouté, compris ; que sa dignité et son identité d‟homme ou de femme puissent être 
préservés jusqu‟au bout, tels sont les objectifs de la médecine palliative. Elle repose sur 
l‟idée que lorsque la médecine ne sait plus guérir, et que la mort approche, le médecin ne 
doit pas pour autant démissionner. Sa responsabilité et son investissement auprès du patient 
doivent rester entiers.5 
 
Les soins palliatifs sont organisés et dispensés grâce aux efforts de collaboration d'une 
équipe multidisciplinaire incluant aussi le patient et ses proches. Certains professionnels de 
la santé pensent que « la plupart des aspects des soins palliatifs devraient également être 
offerts plus tôt au cours de la maladie, parallèlement aux traitements actifs »6. C‟est un avis 
que je partage. 
 

1.3 Liens entre biomédecine et médecine palliative 
 
Certains affirment que les  rapports entre la médecine palliative et la bio-médicine sont très 
étroits. A mon avis, il s‟agit plutôt d‟une relation de cause à effet. Les soins palliatifs peuvent 
être considérés comme « le fruit de la médecine scientifique »7 dans la mesure où leur 
naissance est due à l‟échec humain de la médecine curative. Les avancées de la médicine 
scientifique, ont en effet, fait augmenter notre espérance de vie et par conséquent les indices 
démographiques (notamment au cours des dernières décennies et plus nettement dans les 
pays  développés).  Le progrès technique et scientifique met à disposition des médecins tout 
en arsenal perfectionné, pour traiter des pathologies, mais les malades en sont oubliés.  
 
Lorsque le patient est pris en charge psychologiquement, cela se fait suivant une approche 
spécialisée qui accentue davantage le fossé entre une médecine de plus en plus sectorielle 
et « savante » et le vécu socio-affectif des malades. Souvent, seul le personnel infirmier fait 
le lien entre ces deux types de médicine. Afin d‟éviter que médicalisation et déshumanisation 
n‟aillent un jour de pair, il faudrait retourner aux sources de la pratique médicale, dont le but 
premier était de soulager les souffrances.8 
 
Un autre lien possible entre la médicine curative et palliative consiste dans les effets du 
prolongement de la vie des malades. « La bio-médecine accroît le nombre de ceux qui 
vont affronter la maladie, ses souffrances, ses complications, ses séquelles »9. Pour ne citer 
que quelques chiffres, la souffrance atteint plus de la moitié des malades de cancer, dont le 
nombre s‟élevait en 1990, d‟après OMS, à 3,5 millions dans le monde. En France, on 
découvre 200.000 cancers nouveaux chaque année et 120.000 personnes meurent tous les 
ans de cette maladie (deuxième cause de mortalité au niveau national).  
 
L‟association des techniques médicales permet à la médecine palliative de lutter contre « ce 
que la souffrance a de dégradant et d‟obnubilant afin de préserver une certaine qualité de vie 
jusqu‟à la mort ».10 

                                                
4
 Définition de l‟OMS 

5
 LENOIR, Noëlle – Une éthique biomédicale à la française, infra Bibliographie, p.139 

6
 VOISARD, Anne-Marie - Association « Le soleil », Québec - site Internet de L‟Association québécoise de Soins 

Palliatifs (www.aqsp.org), 27 avril 2002 ; 
7
 LENOIR, Noëlle - op. cit., p. 140 

8
 Idem, ibidem 

9
 Idem, ibidem 

10
 HINTERMEYER, Pascal – article « La conquête de la fin de vie », Revue des Sciences Sociales, (infra 

Bibliographie), p.28, Strasbourg, 2001 

http://www.aqsp.org/


 

4 

 

1.4 A qui s’adressent les Soins Palliatifs ? 
 
Aux patients atteints de maladie néoplasique (cancer) et du sida, de pathologies cardio-
vasculaires, pulmonaires, rénales ou hépatiques à un stade avancé, à ceux atteints 
d‟affections neurologiques dégénératives, de démence ou aux patients très âgés, en fin de 
vie. 
 

1.5 Quand commencent les Soins Palliatifs ? 
 
La frontière entre les soins curatifs et palliatifs est difficile à définir et de plus en plus mobile. 
On parle actuellement de soins « continus », « supportifs »11. Ils ne se résument pas, en tout 
cas, aux soins terminaux réservés aux derniers jours de vie. 
 

1.6 Concept de souffrance globale et de médecine de solidarité 
 
La souffrance ressentie par le patient est un ensemble de facteurs intriqués repris dans le 
concept de souffrance globale : douleur physique, sociale, culturelle, douleur 
psychologique, morale, spirituelle12. 
 

 Ainsi, la douleur physique est une douleur somatique liée à la maladie elle-même 
ou aux traitements. Elle este présente également dans l‟altération de l‟image 
corporelle par la maladie elle-même (amaigrissement, faiblesse, fatigue…) ou par les 
conséquences des traitements (perte de cheveux, amputations, prothèses…). 

 
 La douleur psychique ressentie par le patient est due à plusieurs facteurs :  

 
* peur devant la maladie (peur d‟avoir mal, de ne pas guérir, de mourir,… peur de ne 

plus être comme avant, de ne pas être aimé, d‟être jugé, rejeté, abandonné, de ne pas être à 
la hauteur, de ne pas pouvoir sauver les apparences, etc.…) ; 

* humiliation du corps mis à nu (pyjama, piqûres, sécrétions corporelles, odeurs…) ; 
* souffrance de la perte d’autonomie (décisionnelle) et de dépendance (physique) vis-

à-vis des familles, soignants ;  
* souffrance de provoquer la souffrance de l’entourage, de devenir un « fardeau » 

pour ses proches ;  
 

 La douleur sociale este engendrée par la perte du rôle social, de l‟emploi dans 
certains cas (entraînant des problèmes financiers), par la perte du rôle familial. Le 
patient peut se sentir exclu. 

 
 Enfin la douleur spirituelle apparaît dès que l‟on prend conscience de sa finitude 

(Quel a été le sens de ma vie ? Quel est le sens de la mort, de la souffrance ? La 
religion du patient, ses croyances, influent grandement sur le vécu de ces moments13. 

 
La solidarité exprimée par les soins palliatifs existe par conséquent à plusieurs niveaux :  
 

                                                
11 

[Note de l‟auteur] Terme l‟origine anglaise, utilisé dans le texte avec le sens de « support, appui » 
12

 CHATEAU, B. - (équipe mobile de Soins Palliatifs, UCL, Mont-Godinne – « L‟accompagnement en soins 
palliatifs – du concept à la pratique », Louvain Med. N° 119, S531-S534, 2000; 
13

 Idem, ibidem 



 

5 

 A l‟égard du malade d‟abord, qui est pris en charge dans tous les aspects et les 
dimensions de sa personne, là où la douleur fait des ravages : sa physiologie, sa 
psychologie ses problèmes sociaux et spirituels  

 
 L‟équipe soignante marque aussi sa solidarité envers les familles et les proches, en 

leur offrant, dans la mesure du possible une disponibilité constante et en continuant 
même à les aider psychologiquement, dans le travail de deuil. Cette même solidarité 
se retrouve enfin au sein de l‟équipe pluridisciplinaire, dont tous les membres 
(médecins, psychologues, psychanalystes, infirmiers, aides soignants, assistants 
sociaux) travaillent ensemble, en association le plus souvent avec des bénévoles  

 
 La mort est un acte individuel, le dernier acte de vie, mais également un acte social, 

qui nous concerne tous et que la société se doit de réintégrer dans un environnement 
solidaire.  

 

1.7 Historique et institutionnalisation des Soins Palliatifs14 
 
Les soins palliatifs sont apparus en Angleterre en 1967. Les malades en fin de vie y étaient 
pris en charge, afin de soulager leur douleur physique, psychique et morale. Les équipes 
soignantes y étaient formées à une démarche d‟écoute. L‟anticipation de la prise en charge 
de la douleur consistait en l‟utilisation préventive d‟antalgiques bien dosés (comme la 
morphine). 
Aujourd‟hui encore, la Grande Bretagne reste très en avance par rapport à la France ou à 
d‟autres pays européens, du point de vue des soins palliatifs et des moyens qui leur sont 
consacrés. Longtemps ça a été le seul pays en Europe, et sans doute au monde, où les 
soins palliatifs ont été reconnus comme une spécialité médicale à part entière. 
 
La France,  occupe après le Royaume-Uni, la deuxième place en Europe du point de vue de 
l‟organisation des soins palliatifs.  
 
Dans la tradition anglo-saxonne, le mouvement des hospices spécialisés en soins palliatifs a 
connu une forte augmentation aux Etats-Unis ainsi qu‟au Canada. 
 

1.8 Médecine palliative en France, structures, organisation, 
activité 

 
La France, bien après l'Angleterre, a commencé à porter un  certain intérêt aux soins 
palliatifs (à travers quelques initiatives individuelles) dans les années 1970 et 1980. Ces 
soins ont commencé à devenir « un droit- potentiel - et un objectif relatif » - de politique 
nationale de santé publique au travers de la circulaire «Laroque», datée du 26 août 198615.  

En 1987 s‟est ouverte la première unité de soins palliatifs sous la direction du Dr Abiven, à 
l‟Hôpital International de l‟Université de Paris. Une vingtaine d‟autres a suivi jusqu‟à ce jour. 

L‟importance des initiatives et de l‟activité en soins palliatifs, a été reconnue par la Loi 
hospitalière du 31 juillet 1991, qui a fait des soins palliatifs « une mission des hôpitaux 
publics et un droit pour les malades »16.  
 

                                                
14

 LENOIR, Noëlle - « Aux Frontières de la vie : une éthique biomédicale à la française », infra bibliographie,  pp. 
141-142 ; HINTERMEYER, Pascal  - op. cit. (infra bibliographie),  p. 28 ;   
15

 NAU, Jean-Yves -  
16

 Idem, ibidem 



 

6 

Treize années plus tard, fut promulguée la loi du 9 juin 1999 «visant à garantir le droit à 
l'accès aux soins palliatifs».  Cette loi a affirmé la volonté politique d‟intégrer les soins 
palliatifs dans le système sanitaire français permettant le développement de structures ou 
modèles d‟organisation appropriés, comme :  

- Unités fixes de soins palliatifs ;  
- Equipes mobiles des soins palliatifs pluridisciplinaires qui intègrent des nouvelles 

professions et des bénévoles ; 
- Lits de soins palliatifs dans des services aigus (oncologie, cardiologie, 

réanimation, hématologie, etc.)  ; 
- Démarche palliative en service non-spécialisé en soins palliatifs ; 
- Soins palliatifs à domicile ; 
- Réseaux de santé (professionnels des champs sanitaire et social, de la ville et 

des établissements de santé ; associations d‟usagers ; institutions locales ou 
décentralisées) ; 

- Dans le cadre des établissements de moyen et long séjour  
 

Six ans plus tard a eu lieu la promulgation de la loi Leonetti « du 22 avril 2005, relative aux 
droits des malades et à la fin de vie»17. 

Même si les financements demeurent imprécis, la demande est considérable : entre 150 000 
et 200 000 serait le nombre de personnes qui nécessiteraient chaque année en France  ce 
type de prise en charge (estimation réalisée par le programme 2002-2005 de développement 
des soins palliatifs). En France, seuls 30% des personnes meurent à leur domicile alors que 
ce pourcentage s‟élève à pratiquement 80% aux Pays-Bas18. 

Le développement de ce type de prise en charge est encore largement insuffisant en France. 
Les unités de soins palliatifs comportent un petit nombre de lits (de quatre à douze). Ces 
petites structures prennent en charge des patients incurables (pour la plupart, des malades 
de cancer en phase avancée ou terminale) jusqu‟à leur mort. La petite taille des Unités de 
Soins Palliatifs (USP) détermine la faible proportion de mourants pris en charge. D‟où la 
création, depuis 1989 d‟Equipes Mobiles de Soins Palliatifs (EMSP) qui se déplacent dans 
les services médicaux et au domicile des malades, en fonction des besoins. « Ces équipes 
ont vocation d‟assurer par leurs activités de sensibilisation, de formation, de conseil et de 
traitement, la diffusion de l‟approche palliative dans l‟ensemble du système de soins »19. 

En rapport avec la petite taille des USP, je me demande si une augmentation franche de ses 
dimensions ne reviendrait une fois de plus, à créer de véritables « usines », où la prise en 
charge individuelle perdrait nettement en qualité. Une solution intermédiaire devrait pouvoir 
se trouver, qui concilierait la forte demande de soins palliatifs avec la taille des services 
créés dans ce but. L‟observation du terrain m‟a montré que la prise en charge à domicile (par 
le biais des EMSP), même qu‟idéale en théorie, n‟est le plus souvent que difficilement 
faisable, faute de moyens adaptés - personnels ou techniques médicales appropriés (par 
exemple des lits hautement spécialisés pour les personnes immobilisées, une administration 
massive et diversifiée d‟antalgiques avec vérification permanente de leur efficacité). 

1.9 Insuffisances et impératifs dans le développement français 
des Soins Palliatifs 

 

                                                
17

 NAU, Jean-Yves 
18

 Idem, ibidem 
19

 HINTERMEYER, Pascal - op. cit., p. 28 



 

7 

Malgré l‟existence d‟un cadre législatif bien précis, d‟intégration des soins palliatifs dans le 
système médical national, son financement public, des efforts constants de structuration et 
d‟amélioration, certaines carences sont encore observées. Elles tiennent à : 
 
1.9.1 l’insuffisante formation des équipes médicales (notamment des médecins – mais 

également celle des infirmières ou d‟autres intervenants). Il s‟avère urgent d‟intégrer 
dans les cursus des facultés de médicine, psychologie, sociologie ainsi que dans 
l‟ensemble des autres formations destinées aux personnels médico-psycho-sociaux 
(travailleurs sociaux ; infirmiers ; aides soignants, etc.) des cours obligatoires sur la 
Mort et la condition de Mourant, la douleur, l‟accompagnement des malades en fin de 
vie.  

 
De manière générale, l’enseignement de l’éthique biomédicale, en faculté de médecine 
serait une manière d’intégrer les sciences humaines dans le cursus des futurs soignants. 
Ce serait peut-être opportun de prévoir également en faculté de médicine des cours 
communs pour les médecins et les infirmiers, une forme de transversalité entre les 
« filières » de la santé (comme cela a été fait par l‟Ecole Supérieure de Travail Educatif et 
Social de Strasbourg concernant l‟ensemble des filières des travailleurs sociaux), cursus 
commun qui devrait se prolonger dans le cadre des formations continues ; 
 
1.9.2 insuffisance de structures et de personnels. Il me semble important de planifier le 

développement des Unités de Soins Palliatifs en concordance avec les besoins, 
demandes explicites (et notamment celles qui ont un caractère urgent), demandes 
implicites et potentielles.  

 
La question cruciale dans le développement des soins palliatifs me semble liée à la logique 
de fonctionnement - basée sur le respect de l‟être humain, l’humanisation des soins et 
une réelle complémentarité avec les hôpitaux. Les structures de soin et les modes 
d‟intervention médicaux doivent s‟adapter aux besoins des patients (en fonction de leur 
environnement affectif, de leur situation sociale et de leurs désirs propres) et non le 
contraire. 
 
Une question importante me semble se poser désormais : « faut-il continuer à promouvoir 
l‟implantation des services hautement spécialisés ? Ou doit-on considérer l‟existence de ces 
services comme une phase transitoire d‟une  évolution 20 de mentalité ? » Cette autre 
possibilité consisterait à doter chaque service hospitalier existant des moyens matériels et 
humains afin de le rendre capable d‟accompagner les malades hospitalisés jusqu‟à la mort.  
 
Certains pensent que la multiplication des USP et l‟orientation potentiellement systématique 
des malades pour y finir leurs jours s‟associe avec une perte de qualité dans la relation 
soignant-soigné (et par là une atteinte à la philosophie même des soins palliatifs). 
 
La question essentielle de la multiplication des établissements de soins palliatifs nous 
ramène, une fois de plus, à des questions d’ordre éthique : les mourants sont des malades 
comme les autres, il faut bannir toute ségrégation entre les mourants et les malades 
ordinaires, entre les mourants et les vivants.  
 
*** Personnellement je pense qu‟il faudra multiplier le nombre des USP ainsi que leur 
dissémination dans divers centres hospitaliers, sans en augmenter la taille. Il est nécessaire 
de proposer aux patients de réelles possibilités de choix entre : l‟accompagnement à 
domicile par le EMSP ; le réseau santé  (la médecine de ville) et les USP. Actuellement il 
n‟ya pas de choix, des milliers de patients attendent un lit dans une USP, pendant des mois 
(jusqu‟à dix mois) et le plus souvent décèdent à domicile, sans avoir pu en bénéficier. Les 

                                                
20

 LENOIR, Noëlle - op. cit., p. 144  



 

8 

hôpitaux les isolent et les traitent comme des « non-humains », la médicine de ville est de 
loin insuffisante et souvent impuissante pour des maladies lourdes, les EMSP sont limitées 
dans leur action. 
 
La création d’unités spécialisées en soins palliatifs (USP) doit s’accompagner – à mon 
sens – des actions de diffusion de la philosophie des « soins palliatifs » dans tous les 
services hospitaliers, de la pédiatrie à la gériatrie. Ce serait bénéfique pour les malades  
que l‟on ouvre davantage l‟hôpital au bénévolat (suivant l‟exemple des unités qui soignent 
des malades atteints par le SIDA). En revanche, la spécialisation des USP doit garder toute 
sa valeur, au bénéfice des malades. Les établissements de soins palliatifs « doivent être 
conçus comme des lieux de synthèse de la réflexion, de formation, de recherche et 
d‟évaluation ».21… 
 
1.9.3 efficacité partielle des Equipes Mobiles de Soins Palliatifs (EMSP). Le maintien du 

grand malade à domicile est souvent quasi-impossible à cause de l‟absence 
d‟équipements, soins et médication appropriés. Il existe de réels problèmes, liés à 
l‟incompatibilité entre les besoins du patient et des facteurs extérieurs comme : les 
horaires de la médicine de ville, des laboratoires et officines ; les délais d‟attente pour 
une fourniture appropriée de produits pharmaceutiques ; l‟insuffisance de personnel 
soignant à domicile ; l‟impossibilité de varier à tout instant les doses et molécules 
d‟antalgique et d‟y constater immédiatement les effets – comme cela est fait dans un 
service hospitalier ; 

 
1.9.4 absence de véritables outils d’évaluations des soins de fin de vie. Sans parier 

sur le temps de vie, il serait très utile d‟évaluer le moment où les soins curatifs 
s‟arrêtent, laissant la place aux soins palliatifs. Doivent être également évalués : la 
charge réelle de travail exigée aux personnels ainsi que le temps exigé par les 
nouveaux modes de relations ; 

 
1.9.5 insuffisante préparation de la médecine d’équipe. La nécessité d‟un suivi global 

du malade exige un travail commun des soignants appartenant à des catégories 
différentes qui concourent au même but. Le temps du mandarinat est révolu. 
Inculquer aux médecins et à leurs collaborateurs l‟habitude de travailler et de décider 
ensemble, de considérer les malades et leurs familles comme des partenaires, 
devrait être l‟objectif de toute formation médico-psycho-sociale et ceci dès la 
formation initiale. Par ailleurs, « les exigences de la médecine d‟équipe devraient être 
expressément mentionnées dans le Code de déontologie médicale »…22 

 

1.10 Polysémie du terme « soins palliatifs » 
Les soins palliatifs recueillent en général des appréciations positives. Quel est le sens du 
large consensus dont bénéficient aujourd‟hui les soins palliatifs au sein de la société 
française ?  
 
Ils apparaissent sans doute comme « une voie susceptible de lever quelques-unes des 
difficultés que la mort pose à la société et à la médecine contemporaine »23 Quelles sont les 
différentes représentations ou attentes en soins palliatifs auprès des familles des patients? 24 

                                                
21

 Idem, ibidem, p.145 
22

 LENOIR, Noëlle - op. cit., p. 144  
23

 HINTERMEYER, Pascal – op. cit., p. 30  
24

 Idem, ibidem 



 

9 

1.10.1 Une antinomie de la médecine  

Faute de guérir, les soins palliatifs proposent un cadre médicalisé qui s‟avère rassurant pour 
tout ce qui est « insupportable, anxiogène et culpabilisant »25 dans les situations 
désespérées des malades. L‟impuissance générale, y compris celle de la médecine, 
engendre le besoin collectif d‟être rassuré ; 

1.10.2 « Couvrir d’un manteau » - référence à l’étymologie 

Le terme latin de « Pallium = manteau, couverture ; palliare = couvrir d‟un manteau », nous 
suggère d‟une part l’euphémisation de la mort, la protection du vivant que l‟on 
« réchauffe en lui procurant un peu de confort ou de réconfort ». La médicine palliative est 
d‟autant plus appréciée, que les techniques de guérison s‟avèrent impuissantes. D‟autre 
part, la même étymologie pourrait suggérer une dimension d’occultation de la mort, 
revêtant une connotation négative : cacher le corps souffrant aux regards des autres, 
« recouvrir pudiquement ce que le processus mortifère a de corrosif, de choquant ou 
d‟insoutenable par la préservation ou la restauration d‟apparences pacifiées».26 La médecine 
palliative apparaît de ce fait comme une sorte de médecine substitutive, de second ordre ; 

1.10.3 Lutter contre la souffrance  

Représente la dimension la plus appréciée du projet des soins palliatifs. Eviter tout excès de 
la médicine (investigations lourdes et inutiles) répond à un désir unanime de préserver la 
quiétude des personnes en fin de vie.  
 
Ce qu‟on appelle « acharnement thérapeutique » peut apporter à une personne déjà 
durement éprouvée par la maladie, des perturbations et de l‟incertitude. Cependant il est 
important de souligner que seul le patient devrait être juge des limites à poser aux soins 
curatifs, car le plus souvent la médecine thérapeutique apporte au malade espoir et 
consolation. 
 
Enrayer la douleur physique, représente une dimension essentielle de la démarche palliative. 
La souffrance, la douleur heurtent particulièrement fort les sensibilités collectives. Il ne s‟agit 
pas seulement de la dimension humaine de la douleur, de la souffrance en général, mais 
d‟une caractéristique de la société moderne, qui semble anesthésiée ou alors atteinte par 
une « euphorie perpétuelle ». Cette société qui n‟a plus envie d‟être confrontée à la 
souffrance et à la condition de « mortel » leur confère souvent une  dimension strictement 
virtuelle. Les espaces virtuels remplacent souvent la croyance religieuse ou ésotérique. « A 
mesure que la souffrance a perdu ses justifications religieuses, son refus est devenu un 
impératif de notre temps »27…« Grisées par le progrès en général, de celui de la technique 
médicale en particulier, nos sociétés ont conforté un modèle d’êtres jeunes, beaux, en 
bonne santé, riches et gais, immuables sinon immortels »28 La crise, avec ses multiples 
facettes, que traversent nos pays « développés », ne serait-elle pas venue pour poser des 
limites à ce leurre ?  
 
« L‟idéal de la mort contemporaine est avant tout celui de la disparition soudaine, sans 
souffrance…Aussi les demandes d‟euthanasie sont-elle interprétées comme une volonté de 
ne pas souffrir et les soins palliatifs se présentent-ils comme une alternative positive »29...  
 
***Revenant à l‟aspect concret de la pratique des soins palliatifs (en USP ou en EMSP), les 
témoignages des patients, de leurs proches et des professionnels ainsi qu‟une observation 

                                                
25

 Idem, ibidem 
26

 Idem, ibidem 
27

 Idem, ibidem 
28

 BASCHET, Claudine et BATAILLE, Jacques – « Face au mourir ordinaire » in La mort à vivre, Revue 
Autrement, op. cit. cf. infra Bibliographie, p. 10 
29

 HINTERMEYER, Pascal – op. cit., p. 31 



 

10 

systématique réalisée sur le terrain, m‟ont conduit à la conclusion que la douleur physique ne 
peut être soulagée ou enrayée complètement dans tous les cas. Aussi existent-il (malgré les 
progrès dans la maîtrise des antalgiques) pas mal d‟échecs. Les insuffisances du système 
palliatif, la nature de la douleur et de la pathologie, condamnent nombre de malades à mourir 
dans des souffrances atroces, à leur domicile, à l‟hôpital et même à l‟intérieur des Unités de 
Soins Palliatifs.  
 

1.10.4 Promouvoir les droits de l’homme 

Le combat contre la souffrance, mission prioritaire dans la perception des soins palliatifs, est 
également envisagé comme une défense de la dignité de l’homme ainsi qu‟une 
revendication d‟une bonne qualité de vie jusqu‟au seuil de la mort (une réflexion sur le 
concept de « dignité » et ses acceptions sociales sera menée plus loin). Le point de vue 
consistant à expliquer les prises de position en faveur du suicide et de l‟euthanasie dans le 
contexte du droit de mourir dans la dignité, engendre aujourd‟hui des débats publics très 
vifs30 . 
 
Le mouvement des soins palliatifs se conçoivent comme un combat pour l‟émancipation de 
l‟homme. Le droit de chacun « d‟être préservé de la déchéance, voire de la dégradation 
jusqu‟au moment de la mort » est également porteur d‟une signification philosophique et 
politique fondamentale. Les vrais soins palliatifs ne se limitent pas au traitement de la 
douleur, mais brisent aussi la conspiration du silence et mettent véritablement la 
personne au centre des décisions qui la concernent. La France est le premier pays en 
Europe à avoir voté une loi sur le droit d‟accès pour tous aux soins palliatifs, alors il faut 
espérer que les efforts se poursuivront afin d‟assurer de véritables soins 
d‟accompagnement.31 

1.10.5 Resserrement des liens sociaux32  

 
La philosophie des soins palliatifs engendre aujourd‟hui un large consensus social. Des liens 
sociaux se nouent progressivement autour de ceux « qui nous précédant dans la mort ». La 
compassion, la volonté d‟enrayer la douleur et la souffrance, la notre et celle d‟autrui, se font 
de plus en plus place dans les mentalités contemporaines. Une prise de position contre 
l‟isolement des mourants remplace progressivement le déni de la mort propre au XX-ème 
siècle.  
 
Malgré la prise de conscience de l’impuissance de l’être humain devant la mort, qui 
rapproche les vivants des mourants, la mort n‟est pour autant pas familière à l‟homme 
contemporain, et encore moins acceptée. Les nouveaux liens sociaux, créés entre les 
vivants et les mourants, par le truchement des soins palliatifs, sont très fragiles.  L‟après la 
mort, le deuil, sont rarement reconnus par la société occidentale moderne, les signes 
extérieurs de souffrance étant pratiquement bannis par ce modèle social car associés à 
l‟absence de dignité. 
 

1.10.6 « Gestion »33 de la fin de vie 

 

                                                
30

 [N. A] - Des arguments contradictoires seront présentés dans la deuxième partie du présent travail ; 
31

 De HENNEZEL, Marie – « Sommes-nous propriétaire de notre mort ? Qui décide ? », Revue Gérontologie n° 
124, le journal des métiers de la Gérontologie, 2000_4 
32

 Emile DURKHEIM in HINTERMEYER, Pascal - op. cit. infra Bibliographie, p. 32 
33

 [N.a.] Le choix de ce terme est fait intentionnellement afin de marquer la dichotomie des différentes approches 
des soins palliatifs (ici une approche technique sociologique)   



 

11 

Par l‟actualisation des droits de l‟homme à l‟approche de la mort, les soins palliatifs 
anticipent un phénomène social qui pose de plus en plus de problèmes à la société : son 
vieillissement massif associé aux pathologies multiples, lourdes et invalidantes ainsi 
que la fin de vie. Si pour les patients, les soins palliatifs représentent un espoir d‟amélioration 
de leur fin de vie, en termes d‟activité sociale, vu du côté plus pragmatique du monde du 
travail, ce secteur représente des emplois potentiels pour les différents personnels (il s‟agit 
de la création d‟une nouvelle activité médicale et sociale, spécifique, susceptible de prendre 
de l‟ampleur dans l‟avenir34). 
 

1.10.7 Relations interprofessionnelles dans le domaine de la santé 

En plus de l‟instauration d‟une médecine d‟équipe et de solidarité, la promotion des soins 
palliatifs participe aujourd‟hui à une valorisation accrue des personnels (y compris des 
bénévoles) qui sont engagés dans le combat contre la souffrance et pour une meilleure 
qualité de la fin de vie. En même temps, des activités et compétences professionnelles 
nouvelles, des approches différentes de la maladie et de la mort acquièrent une 
reconnaissance collective croissante.  

1.10.8 Donner du sens, comprendre nos rapports à la vie et à la   
mort 

La réorientation, le ressourcement du concept ainsi que du domaine humanitaire peuvent 
conduire à un changement des mentalités et des représentations, tant parmi les personnels 
soignants que parmi les patients, qui chacun à sa manière redonne ou ré-invente un sens à 
la fin de vie. La société doit du respect à chaque individu, elle se doit de l‟entourer de soins 
et de sollicitude. Telle est la position des adeptes des soins palliatifs.  
 
La finitude pose cependant de graves problèmes, tant à l‟individu qu‟à la société dans son 
ensemble… Serait-il possible que la fin de vie « revête une signification propre et qu‟elle soit 
vécue comme un moment essentiel de l‟expérience humaine ? »35 Tout en sachant que les 
problèmes existentiels sont appréhendés différemment par chacun en fonction de sa 
personnalité, son vécu, ses options philosophiques, religieuses ou culturelles, il me semble 
important que les professionnels travaillent en amont avec et sur l‟acceptation de la mort par 
les opinions publiques. 
 
***La question du SENS me semble essentielle, car elle est intimement liée à 
l‟accomplissement de l‟individu  dans toute la complexité et la diversité de ses dimensions, à 
la place qu‟il occupe dans la société et dans la vie. Le sens que les autres donnent à 
l‟existence d‟un individu, n‟est pas forcément le même que la personne en donne elle-même. 
 
Elisabeth KÜBLER-ROSS a recueilli dans son ouvrage, « Les derniers instants de vie », des 
témoignages appartenant à des personnes en fin de vie (un échantillon de 200 personnes). 
A partir de ces témoignages forts, le Dr Ross a mis en évidence que le travail du trépas se 
manifeste sous la forme d‟une évolution psychologique qui peut conduire le mourant de la 
négation, à l‟acceptation de sa propre mort. Elle définit cinq phases dans le parcours 
psychologique du mourant : négation (1), révolte (2), négociation (3), dépression (4), 
acceptation (5). On peut s‟étonner d‟une codification aussi stricte et par là, mettre en doute 
sa pertinence. En ce qui me concerne, je crois que les étapes tracées par le Dr Ross 
représentent plutôt des repères et non pas un schéma de parcours vers la mort.  
 
***D‟ailleurs l‟expérience des soignants et de leurs proches, mes propres expériences dans 
une USP, montrent bien l’impossibilité pour de nombreuses personnes d’accepter la 

                                                
34

 HINTERMEYER, Pascal - op. cit., p.31 
35

 Idem, ibidem 



 

12 

mort et de vivre sereinement les derniers instants de vie. Les limites d‟un tel modèle me 
semblent fragiles. Le parcours psychologique de l‟homme qui va mourir n‟a rien d‟immuable. 
Les étapes décrites s‟imbriquent souvent, le passage de l‟une à l‟autre peut se faire de 
manière chaotique, répétitive. Des blocages, retours à la case départ sont fréquents, car il 
est impossible à la nature humaine d‟admettre le caractère définitif et irrévocable de la mort, 
malgré tout travail de préparation ou auto-préparation.  
 
Bien au contraire, le face à face avec la mort est souvent marqué d‟une terrible violence. 
L‟individu reste jusqu‟au bout marqué par la dénégation sociale de la mort, enracinée dans le 
psychisme collectif auquel il appartient. Le mourant est à la fois victime de la violence du 
mourir et de la violence institutionnelle.  
 
La logique sociale de maîtriser la vie jusqu’à son terme ne va pas sans entraîner une 
dérégulation. Malgré un travail de réconciliation du malade avec soi-même (réalisé par les 
professionnels accompagnants) et la création de conditions optimales pour une réflexion sur 
la finitude et une fin de vie « sereine », le mourant, ne veut pas « obéir ». C‟est là où il 
devient une espèce de paria qui perturbe l‟ordre social, en transformant « sa mort en train de 
se faire en une provocation »36.  
 
L’institutionnalisation de la mort est porteuse de violence contre l‟individu. L‟institution 
« s‟empare » de sa mort en la lui « volant » si le mourant s‟obstine à ne pas obéir à l‟ordre 
social. C‟est ce qui m‟emmène à m‟interroger si les institutions de la mort (les hôpitaux, les 
USP, etc.) ne sont pas en réalité des structures de privatisation et d‟encadrement, plutôt que 
des lieux sociaux (censées contenir et gérer les violences vécues auprès de la mort). 
 
Technique et discipliné, le système offre un modèle de gestion rationalisée de la crise de 
la mort. « Ce n‟est plus aujourd‟hui la mort qu‟on combat, mais le malade que l‟on 
supprime » - affirme le sociologue Patrick Baudry.37 La suppression moderne de la mort 
trouve, par contre, des modalités plus fines. Le contrôle du malade mourant se raffine, on 
donne acte à la mort en la réduisant à l‟instantané. Ce n‟est plus la mort que l‟on donne, 
mais la fin que l‟on communique38. Le mourant devient ainsi un « déjà mort »39. Ce que 
nombreux semblent oublier c‟est que la fin de vie c‟est bien la mort, et cette fin-là se situe 
dans la vie. Ces deux états sont imbriqués de manière permanente mais chaotique, difficile 
dans ce cas de faire obéir à des règles.  
 
Par ailleurs, le sociologue Pascal Hintermeyer fait état des « résistances importantes qui 
jalonnent une certaine évolution chez l‟homme contemporain - qui certes subit la mort, mais 
se résigne mal à la passivité ».  
 
Le point de vue qui soutient le statut d‟« acteur » du mourant jusqu‟à la fin de son existence, 
ne reçoit pas l‟adhésion du psychanalyste R.W. Higgins. Faire porter au mourant, en plus du 
poids de sa maladie, de ses craintes et détresse, les tâches des vivants, le faire obéir, une 
fois de plus, aux normes sociales qui imposent un état actif, de l‟initiative ou de la « dignité », 
me semble un acte aussi violent qu‟injuste. 
 
L‟attitude du mourant semble souvent se situer plutôt entre la non-passivité et le repli sur soi. 
Malgré la culture de la rigueur dont il est sujet (propre aux sociétés occidentales), le mourant 
refuse cependant d‟obéir à la règle dans ces derniers instants de vie, s‟affranchissant ainsi 
de la tyrannie du devoir et de la norme sociale. 
 

                                                
36

 HIGGINS, Robert William – infra Bibliographie 
37

 Idem, ibidem, p. 25 
38

 Idem, ibidem, p. 25 
39

 HIGGINS, Robert Williams - infra Bibliographie 



 

13 

La démarche palliative exprimerait selon certains une croyance en « l‟accomplissement » de 
l‟individu : « qu‟il s‟agisse de régler les fautes reconnues (réconciliation) ou d‟accomplir ici et 
maintenant, dans ce temps ultime de vie, ce qui n‟a pas encore été fait ». La pratique de 
terrain montre peu de personnes qui rentrent en réalité dans ce moule. Il s‟agit là de la 
représentation sociale sur la « réalisation de soi » 40 et d‟une volonté sociale inébranlable 
d'obliger l‟être qui se meurt à se soumettre à ce que j‟appellerais un « activisme mental ». 
 
D‟autres auteurs vont encore plus loin dans la recherche de sens, en considérant la mort 
comme une étape d‟ultime de « grande sagesse », une « sublimation de la vie » qui 
apporterait des « révélations ontologiques, spirituelles et esthétiques ». Des expériences qui 
sont sans doute en rapport avec l‟introduction d‟activités artistiques et ludiques dans les 
USP. Cette perspective semble mettre en évidence, une approche plus spirituelle du 
mourant. Une espèce de « retour sur soi et à la stylisation de l‟existence » 41.  
 
***Une fois de plus, je suis réticente vis-à-vis de toute tentative de caser à tout prix le 
mourant dans un moule, et le faire obéir à des « clichés ». Ca équivaut à mon sens avec une 
nouvelle forme de non-respect et de violence.  
 
Lors de ma présence dans une Unité de Soins Palliatifs, pendant plusieurs mois, j‟ai pu 
remarquer que malgré les efforts des personnels et des bénévoles d‟entraîner les malades 
dans des activités, la participation et l‟implication de ceux derniers restaient plutôt faibles. En 
interrogeant nombre d‟entre eux sur les raisons de leur absence aux activités communes 
(repas pris ensembles ; séances d‟écoute musicale, célébration des fêtes de fin d‟année, 
etc.) les patients interrogés m‟ont confié la « gêne d‟apparaître en public »42  - compte tenu 
de leur déchéance physique. D‟autres patients étaient tout simplement incapables d‟assumer 
le moindre effort. Un nombre non négligeable de pensionnaires n‟avaient tout simplement 
pas envie de quitter leur chambre, sans explication, leur pudeur et fierté les en empêchaient. 
La détresse était à peine camouflée. 
 
Dans la vision des soins palliatifs, la multitude de sens s‟exercerait à plusieurs niveaux :   
 

 Celui de lutte contre la souffrance sous ses différents aspects ;  
 Celui de la promotion de la dignité humaine jusqu‟à la mort ; 
 Celui de la réalisation de soi ; 
 Celui de la réceptivité à une autre dimension de l‟existence »43.  

 
Que fait l‟homme mourant de ses approches théoriques des soins palliatifs, à quel niveau et 
dans quelle mesure en profite-t-il ? 
 
Et pourtant les soins palliatifs s‟auto-définissent autour du sens. C‟est une position héritée de 
la philosophie des Lumières et cultivée par la société moderne (obnubilée par les prouesses 
de la science et de la technique). Elle rencontre aujourd‟hui pas mal de difficultés, les 
principaux obstacles consistant dans : le refus de la mort, l‟augmentation de la durée de vie, 
l‟allongement et la déshumanisation de la fin de vie.  

                                                
40

 BLET, Dominique  (Philosophie et mythe des soins palliatifs) in Pascal HINTERMEYER, op. cit. p.32 
41

 HINTERMEYER, Pascal – op. cit. p. 32 
42

 [N.A] Extraits des témoignages des patients d‟une USP 
43

 HINTERMEYER, Pascal – op. cit., p.32 



 

14 

2. SOINS PALLIATIFS  - APPROCHES ETHIQUES DE LA MORT 
ET DU MOURIR  

2.1 Perception de la mort dans la société moderne 
Ce chapitre s‟occupera davantage des relations de cause à effet qui existent dans les 
rapports de la société moderne à la vie et à la mort ainsi que des solutions potentielles pour 
la fin de vie. Une question importante semble se poser à nous : Faut-il envisager les soins 
palliatifs comme solution unique ou comme alternative pour la fin de vie ? 
 
Là encore, je pense que les réponses sont multiples. Le fait d‟avoir trouvé une solution qui 
semble obtenir un consensus majoritaire dans les sociétés occidentales, ne veut pas dire 
pour autant que d‟autres alternatives n‟existent pas (je pense notamment aux rites et autres 
valeurs spirituelles fondatrices des sociétés traditionnelles). 
 
En même temps que l‟augmentation de la longévité sont apparues de nouvelles maladies et 
des nouvelles causes de mortalité (par exemple le SIDA, maladie à évolution lente et 
pronostic létal). Nos contemporains ont réalisé que la mort pouvait frapper à l‟improviste, 
s‟attaquer à des sujets très jeunes et que les malades vivaient avec l‟épée de Damoclès, 
« dans la perspective d‟une mort annoncée ». Du point de vue du rapport à la mort, le Sida 
peut être considéré comme « un analyseur et catalyseur social » - affirme le professeur 
Hintermeyer44. Des progrès ont été marqués dans les traitements anti-cancéreux, ce qui 
impose également pour les malades touchés par cette pathologie une confrontation 
prolongée avec la mort.  
 
La réalité du terrain ainsi que la recherche approfondie menée par les différentes sciences 
humaines sur la mort, le dernier quart du XX-ème siècle, ont conduit à une prise de 
conscience des effets catastrophiques du déni de la finitude. Cette prise de conscience 
collective, récente sur la dénégation et l’impasse où elle a conduit, ne signifie pas pour 
autant un retour à la philosophie des sociétés traditionnelles d‟acceptation de la mort.  
 
Le contexte psychosocial des sociétés modernes ne s‟y prête pas, car la mort est loin de se 
rendre familière ou acceptée par l‟homme contemporain… « L‟expérience que nous faisons 
de la mort aujourd‟hui est principalement indirecte, elle s‟effectue surtout pas le truchement 
des médias et des écrans, ce qui induit une dématérialisation et une virtualisation de 
notre perception de la mort ». Un décalage important existe entre la présence de la mort et 
sa perception sociale comme « objet étranger des préoccupations et du rythme de vie 
accéléré de l‟homme contemporain, incompatible avec son habitat, son travail, ses projets, 
ses loisirs »….45 
 
Ce constat conduit à une question essentielle : Que faire lorsque la mort devient bien réelle 
et inéluctable pour l‟individu alors qu‟il n‟y est pas préparé ? 
 
Un travail en amont et de longue haleine sur la mort et son imbrication dans la vie me 
semble incontournable à l‟heure de la globalisation du concept de « consommation 
matérielle effrénée » associé au mythe de « l‟éternelle jeunesse ».  

2.2 Le statut du mourant 
 
L‟acharnement thérapeutique est critiqué comme « absurde, coûteux, voire mutilant pour 
celui auquel il s‟applique …L‟euthanasie se heurte à des obstacles éthiques et 

                                                
44

 HINTERMEYER, Pascal – « Le sida comme analyseur et catalyseur social », in Pascal HINTERMEYER, op. 
cit. infra Bibliographie, p. 30 ; 
45

 HINTERMEYER, Pascal – « La conquête de la fin de vie », op. cit., infra Bibliographie, p. 30 ; 



 

15 

déontologiques majeurs. Lui donner droit de cité reviendrait sans doute à ouvrir une boîte de 
Pandore »46…Entre ces deux extrêmes, les soins palliatifs représenteraient-ils la solution la 
plus à même de réduire la violence de la mort et de ses représentations ? 
 
Psychanalyste et enseignant en soins palliatifs, Robert William Higgins n‟est pas de cet avis. 
Il critique avec autant de force l‟euthanasie que les soins palliatifs, en relevant cependant un 
dénominateur commun entre ces deux tendances a priori opposées, la conception sur le 
mourant.  
 
Alors que l‟euthanasie ne retient le terme de mourant que « pour réduire au minimum le 
temps ou le malade « est mourant »…, le mouvement des soins palliatifs  proposerait un 
accompagnement « à caractère essentiellement et étroitement médical » dé-contextualisé 
des rapports réels que notre société entretient avec la mort47. L‟absence de réflexion 
anthropologique, politique des soins palliatifs ainsi qu‟une dimension psychologique « qui 
pose problème » sont critiqués par  R. W. Higgins. Selon lui, tant l‟euthanasie que les soins 
palliatifs correspondent à une médicalisation du mourir – aboutissement doublement 
paradoxal de la part des mouvements qui voulaient lutter contre justement la médicalisation 
de la mort et qui se disent par ailleurs de philosophie antagoniste.  
 
La question centrale qui conduit sa recherche tourne autour du statut du mourant. Qui est le 
mourant ? Le chercheur relève son statut ambigu, séparé des vivants, victime de la 
violence sociale. « Objet d‟horreur » pour les partisans de l‟euthanasie, « maître de Vie » 
pour toute une littérature palliative, le mourant est-il véritablement un sujet ?  
 
Etre « mourant » revient dans la conception actuelle, quelle que soit la voie empruntée, à 
être « déjà mort », le « no man’s time »48. Les soins palliatifs sont nés du refus de ce 
statut. Mais l‟institution de leur pratique, leur action, ne compromettent-elles pas l‟objectif 
initial ? Ce n‟est pas le terme de « mourant » que gêne Higgins, mais bel et bien la figure et 
l‟univers que nos contemporains construisent pour le « mourant » ainsi que les effets 
pervers de son statut social.  
 
Objet de ségrégation (le terme « mourants » – sépare les mourants des malades et aussi 
des vivants… la vie de la mort, mais sépare aussi chacun des « vivants » de sa finitude, de 
sa condition de « mortel »49). Il s‟agit bien d‟une exclusion de la mort, d‟un modèle de mort 
« médicalement correcte »…  
 
L‟euthanasie comme les soins palliatifs revendiquent la lutte contre l’exclusion du 
mourant… « La place du « mourant » est à rapprocher de celle des exclus des banlieues, 
des jeunes, des chômeurs », etc. ... Or, il y a ceux qui sont « dedans » et ceux qui sont 
« dehors »50 Le mourant c‟est avant tout « l‟invention d‟une nouvelle catégorie de victimes » - 
affirme R.W. Higgins. Une « victime héroïque » d‟un mal qu‟il faut, une fois de plus, traiter, 
isoler, enfermer, « un grand oublié » - malgré les efforts d‟accompagnement entrepris par les 
soins palliatifs 51.  
 
Quel accompagnement ? Quelle place au mourant ? On peut se demander si l‟idéal de 
« bien mourir » (dans la transparence, la conscience de soi et la sérénité) véhiculé par les 
soins palliatifs n‟est-il pas un nouveau modèle de « bonne conduite » imposé au mourant, 
un autre cliché qui est d‟autant plus insupportable à certains malades en phase 
terminale ?… « L‟enfer peut être pavé des meilleures intentions du palliativement 

                                                
46

 HINTERMEYER, Pascal – « La conquête de la fin de vie », op. cit., infra Bibliographie, p. 30  
47

 HIGGINS, Robert William – « L „invention du mourant. Violence de la mort pacifiée », infra Bibliographie 
48

 Idem, ibidem , p. 150 
49

 HIGGINS, Robert William, op. cit., p. 141 
50

 Idem, p. 142 
51

 Idem, ibidem 



 

16 

correct »52Le malade mourant est victime d‟une « discrimination positive » : au lieu de 
donner plus d‟attention et de place à la victime oubliée, on l‟assigne davantage dans sa 
position de victime il est « un privilégié du malheur »53  
 
Vue sous cet angle, la conciliation de la mission des soins palliatifs (consistant dans le 
refaçonnement de la médecine moderne et du rapport soignants/soignés) avec 
l‟envahissement de l‟hôpital par les techniques de « management », le renvoi précoce à 
domicile (ou pour mourir à domicile), la rationalisation du temps des soins et du temps passé 
avec le patient, reste difficile. 
 
Pour les partisans de l‟euthanasie, le mourant est aussi une victime. La vie de « mourant » 
ne vaut plus d‟être vécue. Une seule et unique possibilité de soulagement lui est alors 
proposée : celle de disparaître. La question du sens est éludée complètement. 
 
La mort du mourant devient un capital symbolique. « La victimisation du mourant devient 
indissociable à la privatisation de son statut, de sa mort. Une injonction d’intimité est 
assignée au mourant, dont la signification profonde et de bien le cantonner dans sa 
catégorie de « mourant ». Il est relégué à son propre univers et à sa propre mort… « sa mort 
est bien sa mort, son affaire personnelle, bien à lui, elle relève de son « autonomie », de sa 
« liberté », de sa « responsabilité »54. La société lui demande de « prendre en charge 
personnellement sa mort ». L‟accompagnement et l‟aide fournie par les autres (soignants, 
proches) ne sont nullement conçus comme une (re)socialisation de la mort, mais plutôt 
comme une « injonction sociale d’individualisation et d’autonomie par une prothèse 
soignante et psychologique » 55…L‟individu autonome se doit d‟être performant… la fin de 
vie est perçue de ce fait comme une « dernière performance »…. 
 
Exemple 1 : Madame G, âgée de 81 ans, est malade et grabataire. Son mari s’occupe d’elle, à l’aide 
de soignants, à domicile. Son état de dépendance inflige à cette dame des crises de nerfs récurrentes 
et un état dépressif quasi-permanent, où se mélangent révolte et sentiment d’inutilité. Son mari, 
épuisé, suggère à leurs enfants un placement de son épouse en établissement de long séjour. Les 
séances de kinésithérapie s’intensifient, afin de conférer à Mme G un brin de « liberté » de 
mouvement, en facilitant ainsi son séjour en établissement. Dans l’attente d’une place disponible en 
établissement de long séjour, Madame G est hospitalisée par le médecin de famille dans un hôpital de 
la région …. A chaque fois que son fils aîné lui rend visite, il l’incite à reprendre et intensifier les 
séances de kinésithérapie, afin de devenir « autonome, Maman » ! Madame G épuisée, avec une 
santé qui décline de jour en jour essaie de s’opposer à tout essai de la rendre « autonome ». La dame  
est découragée au point de ne plus pouvoir parler. Avant de sortir de l’hôpital pour rejoindre le service 
de long séjour, Madame G décède soudainement d’embolie pulmonaire…Le fils, en larmes confie : 
« Ma mère se mourait et moi je voulais la rendre autonome »… 

 
Le danger, selon R.W. Higgins réside dans la confusion possible entre la subjectivité – 
« noyau réel et irréductible de l‟être humain » et « l’intimité prescrite, préfabriquée », 
« l‟intimité de slogan » où les soignants sont tous aussi anonymes que les mourants, les 
patients sont « fondus dans une spiritualité diffuse, une religiosité « à la carte ».. »56 que l‟on 
assigne au mourant. 
En ce qui me concerne je partage ce point de vue de Robert William Higgins, pensant qu‟il 
faut laisser au mourant la place qu‟il s‟assigne lui-même sans essayer de lui imposer un 
nouveau « prêt à porter » social. 

                                                
52

 DERZELLE, Martine – « Palliativement correct » in  Pascal HINTERMEYER, op. cit., infra Bibliographie, p. 33 
53

 HIGGINS, Robert William - op. cit. , p.143 
54

 Idem, ibidem, p. 144 
55

 Idem, ibidem, p. 145 
56

 Idem, ibidem, p. 146 



 

17 

2.3 La psychologisation de la mort  
 
Ce phénomène est également dénoncé par R. W. Higgins. La psychologisation de la mort 
occupe une place importante dans la prise en charge des soins palliatifs et par ailleurs dans 
les mentalités courantes sur la mort. Le sujet mourant est considéré avant tout comme une 
victime de son sort, de la maladie, de sa solitude et de ses angoisses. Au mourant qui 
souffre psychologiquement il faut lui venir en aide par un traitement « psychologique et 
relationnel de sa souffrance ». Il s‟agit bien « d‟une scène duelle qui se met en place entre 
le mourant et le soignant, sans perspective, qui enferme davantage l‟être mourant dans 
l‟exclusion. Les affectes seuls y sont mobilisés. Le « traitement » de la mort devient 
exclusivement psychologique et relationnel, imprégné quasi-exclusivement d‟une 
affectivité professionnelle, artificielle ». 
 
Exemple 2 : Monsieur V est atteint d’un cancer en phase terminale. Il se trouve à domicile, en 
situation de dépendance quasi-absolue. A cause des douleurs atroces, impossibles à maîtriser à 
domicile, malgré la « pompe portable » de morphine et le cocktail d’antalgiques, il est très déprimé. 
Ses proches appellent la psychologue de l’Equipe Mobile des Soins Palliatifs. Après une heure 
d’entretien, la psychologue s’en va. La fille de M. V demande à son père comment il va, s’il ressent 
des effets, aussi faibles qu’ils soient, de l’intervention psychologique. Monsieur V répond : « Elle fait 
ce qu’elle peut la pauvre [en référence à la psychologue]… C’est son gain-pain, elle doit faire quelque 
chose… Sincèrement, ma fille, je crois que tu te serais mieux débrouillée qu’elle»… 

 
L‟euthanasie ne réussit pas davantage. Elle se veut geste de compassion à l‟égard d‟une 
souffrance essentiellement psychologique, liée notamment à la dégradation de son image. 
Là encore, il s„agit d‟un modèle de beauté et de santé sans faille, de toute puissance 
humaine, moule imposé par une société de consommation. Il s‟agit d‟une dégradation et 
une déchéance « avant tout aux yeux des vivants » et selon les normes de la vie comme ils 
se l‟imaginent57… 
 
Attentes ou injonctions, apparemment le mourant n‟en est pas exempté jusqu‟à son dernier 
souffle…Qu‟attend-on de lui ? : « qu’il puisse parler de sa mort et qu’il puisse 
l’accepter » …Etre au clair pour « régler ses derniers dossiers »58. Je me demande quelle 
est la cohérence entre cette exigence et le respect que l‟on doit au malade? 

2.4 Vérité et dignité du mourir 
 
Une injonction toute aussi douloureuse pour le mourant est celle de la vérité : « sait-il ? »... 
« ne sait-il pas ? »  Faut-il lui dire la vérité ?... La supportera-t-il ? » Il s‟opère là une 
confusion entre « vérité » et « savoir ». De quelle vérité il s‟agit, la vérité de qui ? La question 
de la vérité est celle prônée par l‟euthanasie. « Double réduction à des phénomènes de seuil 
de la question de la mort, au double problème de l‟entrée, de la rencontre avec le malade et 
de ce que l‟on va lui dire, de la sortie, de la façon dont on va le faire partir »59.. 
 
Que doit savoir le mourant ? Le non-sens, l‟absurdité, l‟horreur de la mort ? 
Pourquoi exige-t-on de lui l‟acceptation de la réalité de la mort ? Quelle est la signification 
profonde du face-à-face avec la mort ? L‟être humain ne peut pas accepter la mort. Le refus 
individuel de la mort s‟inscrit dans un « refus culturellement et collectivement 
construit » 60. Malheureusement l‟angoisse de la mort existe tant du côté des mourants que 
du côté des vivants... La mort n‟est alors que transparence, faible écran de mensonge, le 
symptôme ou la pathologie. Il n‟y a pas vraiment de place pour l’échange inter-humain, le 

                                                
57

 idem, ibidem, p. 147v 
58

  HIGGINS, Robin Williams – op. cit. ,  p. 149 
59

  idem, ibidem, p. 151 
60

  BAUDRY, P.  in R. W. HIGGINS, op. cit., p. 151 



 

18 

partage, la parole « vraie ». « Faute d‟une métaphore où d‟une fiction qui seules permettent 
d‟entrer en relation», le mourant reste un inconnu, une victime dont on garde une image 
complètement tronquée. Faute de volonté de  donner un sens à la mort de l‟autre, on met en 
place « une anticipation réaliste de celle-ci, qui nous rappèle notre propre mort » 61. 
 
L‟idéal palliatif veut faire accepter la vérité de la mort au mourant. Lourde tâche que de 
remplacer par une annonce scientifique le prêtre, dans son rôle millénaire de « nuntius 
mortis »62, ainsi que tout un ensemble de représentations collectives, gestes rituels, 
cérémonies qui permettaient par le passé à l‟individu de s‟insérer dans une construction 
culturelle de la mort. Pourquoi mettre le mourant face à face, à nu, avec l‟indicible de la 
mort ? 
 
Les équipes de soins palliatifs sont souvent dans l‟embarras avec les malades qui sont 
dans le déni de la mort ou ceux qui refusent la démarche palliative. Cela montre bien 
« les impasses d‟un maniement de la vérité largement dominée par un modèle scientifique 
de celle-ci…et qui ne peut répondre véritablement aux exigences de la symbolisation (en 
tant que condition de toute subjectivation de la mort) »63  
 
L’injonction de « dignité » rappelle celle d‟autonomisation de l‟individu. L‟une comme 
l‟autre, s‟inscrivent à mon sens, dans un contexte de des-individuation, dés-affiliation. 
L‟individu est assujetti à la norme sociale jusqu‟à son dernier souffle. On lui demande de 
« mourir dans la dignité » tout comme on lui demandait d‟être un « bon malade » et de ne 
pas perturber l‟ordre social. Le verdict de déchéance est donné par la science, la dignité 
étant construite, sur le modèle du diagnostic médical. Elle n‟est plus une valeur, un principe. 
 
L‟euthanasie, prônant le refus de subir la mort et la volonté de lutter contre le pouvoir 
médical qui pratiquerait l‟acharnement thérapeutique, n‟est autre que la « retraduction du 
verdict scientifique ». Donner la mort à un corps « déjà mort », bien avant que le verdict 
diagnostique ait fait de la personne un « mourant »64. 
 

2.5 « Soufre douleur » qui nous délivre de notre propre mort 
 
L’exclusion du mourant revêt encore une dimension, difficilement décelable : c‟est comme 
si  celui qui meurt venait à la place de la mort. « Mettre la mort, toute la mort dans l‟autre, 
dans le mourant, pour qu‟il l‟emporte avec lui, nous en délivre. Comme si on voulait par ce 
transfert, cette délégation, enfermer la mort elle-même dans le mourant… Le mourant ferait 
à notre place le « travail de la mort »…Une fois de plus le mourant est relégué à un statut 
victimaire qui fait de lui  « l‟émissaire de nos difficultés avec la mort. Au lieu de sacrifier une 
partie de soi, nous préférons sacrifier certains d‟entre nous, en l‟occurrence les mourants. 
Nous ignorons nos liens avec la communauté des mourants et vivants65. 
 
De quelle façon sommes-nous alors inscrits dans la continuité ? La mort revêt aujourd‟hui un 
caractère a-généalogique. De façon allégorique, les mourants meurent à notre place. Les 
« vivants » que nous sommes pour l‟instant, traitent le mourant comme s‟il était le seul à 
mourir, ou mourait pour nous, comme si « nous le chargions de nous délivrer de la finitude et 
de notre douleur d‟exister, de porter, seul, toute l‟affaire de la mort ». Ainsi l‟illusion d‟être 
« pleinement vivants » est entretenue66. Dans ce contexte est-ce de l‟hypocrisie que 

                                                
61

 HIGGINS, Robin Williams – op. cit. infra Bibliographie 
62

  (lat.) = “annonceur de la mort”, in Robin Williams HIGGINS – op. cit. ,  pp. 157 ; 
63

 Idem, ibidem, p. 158 
64

 Idem, ibidem 
65

 Robin Williams HIGGINS – op. cit. ,  pp. 152-153 
66

 Idem, ibidem, p. 152 



 

19 

d‟affirmer haut et fort que « le mourant est un vivant jusqu‟au bout » ? Ou tout simplement 
une manière de tranquilliser notre conscience, alors que nous n‟avons jamais cessé de le  
confiner dans un rôle bien précis – celui de « souffre-douleur »?! 
 
Le sentiment de honte attesté par la clinique chez de nombreux mourants, n‟est pas à 
mettre uniquement au compte de leur complexes physiques. Il témoigne de l‟échec de la 
« pacification scientiste et gestionnaire de la mort » que notre société se fixe comme objectif. 
Ca témoigne également des représentations collectives sur l‟acceptable. 
 
Dans ce contexte, la solitude du mourant reste entière. La logique d’autonomisation des 
mourants, de leur enferment dans la mort, ne saurait remplacer l‟ancienne logique 
« disciplinaire et sacrificielle »67. Le mourant est considéré aujourd‟hui « exclusivement dans 
son aspect psychologique et individuel, affectif et duel, sans aucune véritable référence 
sociale ». Celui qui meurt perd non seulement la vie, mais également sa qualité de membre 
de la société. La seule « solidarité » sociale possible encore, semble consister à se « serrer 
les coudes » contre l‟exclusion. De ce point de vue, le mourant devient « un membre 
fantôme », définitivement exclus d‟une communauté incapable d‟assumer ce qui reste 
inconnu à la science et ingérable par la technique. 
 
 

CONCLUSION 
 
 
Tout le monde se met d‟accord sur le principe des soins palliatifs, d‟accompagner la 
personne jusqu‟au bout, en essayant de lui assurer la meilleure qualité de vie. Malgré un 
projet viable et profondément humain, la mise en oeuvre de l‟idéal palliatif pose toutefois 
certains problèmes : manque de structures et de moyens ; inscription des personnels dans 
une démarche trop conforme à la norme sociale - valorisant l‟autonomie et la représentation 
collective sur la « dignité » à tout prix ; le recours massif à la dimension psychologique et aux 
services des « psys ».  
 
Les soins palliatifs renvoient plutôt à un phénomène d‟hybridation, où le médical croise le 
psychologique tout en excluant la dimension symbolique et rituelle de la vie et de la 
mort. Le regard « valorisant » que les soins palliatifs veulent opposer au regard dégradant 
posé par notre modernité sur les mourants, est un regard qui a du mal à trouver la juste 
distance. 
 
Pour de nombreuses personnes, les soins palliatifs deviennent des substitutifs aux rituels 
de mort, qui eux, sont complètement occultés par la civilisation moderne. Le rite de mort 
dans toutes les cultures est une exigence de « perte », sacrifice de temps, offrandes, alors 
que dans la société moderne c‟est le mourant « qui fait, qui donne à notre place »68…  
 
Et pourtant, « s’ils n’existaient pas, il aurait fallu les inventer » – ce sont des paroles fortes, 
prononcées par le proche d‟un patient et qui en disent long sur le rôle bénéfique des soins 
palliatifs auprès des personnes en fin de vie.  
 
Le progrès des soins palliatifs consisterait à ce qu‟ils deviennent un véritable compromis 
entre la subjectivité, les enjeux institutionnels et les symboliques de la mort, 
permettant la prise en compte authentique des exigences de la personne.   
 

                                                
67

 HIGGINS, Robin Williams – op. cit. ,  pp. 153 
68

 De HENNEZEL, Marie – op. cit., infra Bibliographie, p. 163.  



 

20 

La démarche d‟humaniser la fin de vie et de la rendre à son « propriétaire » de droit, le 
mourant, de donner autrement du sens à la mort et à la vie, apaiser les peurs, devrait 
s‟inscrire, à mon sens, dans une démarche plus large et plus profonde, une espèce 
d‟apprentissage de la mort. Apprentissage qui, au même titre que l‟apprentissage de la 
relation à l‟autre, devrait commencer, depuis le plus jeune âge, en famille ainsi que dans 
toute forme d‟enseignement et d‟éducation. 
 
« Personne n’a envie de terminer sa vie dans d’atroces souffrances ou dans l’indifférence 
générale, ni d’être expédié à son insu dans l’autre monde, ou d’être l’objet de soins dont la 
seule justification serait d’apaiser la conscience des médecins. Chacun se souhaite une fin 
de vie digne et humaine, espère rester sujet de sa mort et pouvoir en maîtriser les conditions 
du mieux possible »69… 

                                                
69

 De HENNEZEL, Marie – op. cit., infra Bibliographie, p. 33 



 

A 

BIBLIOGRAPHIE 
 
 

1. ARIES, Philippe – Essais sur l’histoire de la mort en Occident du Moyen Age à nos 
jours, Editions du Seuil, Paris, 1975 ; 

 
2. AUBRY Régis (médecin-Service Soins Palliatifs – CHU Besançon) – « Soins 

Palliatifs : pour qui ? », La lettre de la SFAP, n° 13, Besançon, janvier-juin 2001, p 2 ; 
 

3. BEINEIX Jean-Jacques (cinéaste) – Interview, revue Soins Palliatifs, éditée par La 
lettre de la SFAP (Société Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 
4, Paris, 15 janvier/15 mars 1998 ; 

 
4. BERCOVITZ, Alain (psychologue, consultant auprès du centre François-Xavier 

Bagnoud-Paris) – « Accompagner vers qui, vers quoi ? », revue Soins Palliatifs, La 
lettre de la SFAP (Société Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 
11, Paris, mai/juillet 2000 ; 

 
5. CATANT, Chantal (Vice-Présidente de l‟association JALMALV, membre du bureau de 

la SFAP) – « L‟application de la loi du 9 juin 1999 : Dans quelles conditions ? », revue 
Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société Française d‟Accompagnement et des 
Soins Palliatifs), n° 10, Paris, janvier/avril 2000 ;  

 
6. CHANCEAULME-JOUBERT, Joselyne – Mourir, ultime tendresse, Editeur Pierre 

Mardaga, Bruxelles, 1990 ; 
 

7. DESFOSSES, Gilbert (médecin dans l‟Unité des Soins Palliatifs de l‟Institut 
Mutualiste Montsouris, Paris)  – « Soins Palliatifs : comment ? », La lettre de la 
SFAP, n° 13, janv.-juin 2001, p 3 ; 

 
8. DESFOSSES, Gilbert (Docteur)- « Le roi à nu » – éditorial -, revue Soins Palliatifs, La 

lettre de la SFAP (Société Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 
9, Paris, septembre/décembre 1999, pp. 1-8 ; 

 
9. Dossier : Quelle demande et quelle offre en soins palliatifs ?, Revue LAENNEC 

(médecine, santé, éthique), 42ème année, n° 5, Paris, juin 1994, pp. 7-18 ; 
 

10. Dossier : Soins Palliatifs et accompagnement – Quelles organisations ?, revue Soins 
Palliatifs, La lettre de la SFAP, n° 13, Paris,  janvier/juin 2001, pp. 1-8 ; 

 
11. Dossier : Loi n° 99-477 du 9 juin 1999 visant à garantir le droit d’accès aux soins 

palliatifs, LAENNEC (médecine, santé, éthique), n° 1, 48ème année, Paris, oct. 1999, 
pp. 12-16 ; 

 
12. Dossier : Soins palliatifs en cancérologie – revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP 

(Société Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 14, Paris, automne 
2001, pp. 1-12 ; 

 
13. Dossier spécial : Les structures de soins palliatifs – Etat des lieux, prospective, 

recommandations - revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société Française 
d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), Paris, décembre, 1997 ; 



 

B 

14. Dossier : Spécial Douleur, revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société 
Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 7, Paris, janv. /avril 1999, 
pp. 1-8 ; 

 
15. Dossier : Spécial Bénévolat, revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société 

Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 6, Paris, oct. /déc. 1998 ; 
 

16. ENNUYER, Bernard (directeur d‟un service d‟aide et de soins à domicile – 
association les « Amis ») – « Les difficultés de fin de vie de certaines personnes 
“ dites âgées„ » - dossier Choisir sa vie, choisir sa mort, Revue Pratiques, Paris ; 

 
17. GUILLET, Jacques – « Dignité de l‟homme souffrant et tradition chrétienne », revue 

LAENNEC (médecine, santé, éthique), Dossier Ethique fondamentale, n° 14, Paris, 
oct. 1992 ; 

 
18. GOMAS, Jean-Marie – « La fin de vie à domicile deviendrait-elle un fantasme ? » – 

éditorial, revue Soins Palliatifs, La lettre de la SFAP (Société Française 
d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 5, Paris, avril/juin 1998 ; 

 
19. De HENNEZEL, Marie – « Sommes-nous propriétaires de notre mort ? Qui 

décide ? », Gérontologie - le journal des métiers de la gérontologie, 2002_4, n° 124, 
Paris ; 

 
20. De HENNEZEL, Marie – La mort intime. Ce qui vont mourir nous apprennent à vivre, 

Editions Robert Laffont, Collection Aider la Vie, Paris, 1995 ; 
 

21. HIGGINS, Robert William – « L‟invention du mourant. Violence de la mort pacifiée » -, 
article publié dans Esprit, chapitre Fins de vie : Un temps pour quoi ?, Paris, pp.139-
168 ; 

 
22. HINTERMEYER, Pascal – « Conquête de la fin de vie », in Revue des Sciences 

Sociales, n° 28/2001 – Nouveaux Mondes, éditée par l‟Université « Marc Bloch » de 
Strasbourg, Strasbourg, 2001 ; 

 
23. HIRSCH Emmanuel – Soigner l’Autre – l’éthique, l’hôpital et les exclus, Editions 

Belfond, Paris ; 
 

24. JAVEAU Claude – Mourir, Editions Les Eperonner, Sciences pour l‟homme, 
Bruxelles, 2000 ; 

 
25. KÜBLER-ROSS, Elisabeth – Les derniers instants de vie, Editions Labor et Fides, 

Genève, 1975 ; 
 

26. KÜBLER-ROSS, Elisabeth – Vivre avec la mort et les mourants, Editions du Tricorne, 
Genève, 1984 ;  

 
27. BASCHET, Claudine et BATAILLE, Jean (dirigé par) – « La mort à vivre », Editions 

Autrement, Revue n° 87, Paris, 1987 ; 
 

28. LAENNEC (médecine, santé, éthique), n° 1, 48ème année, Paris, oct. 1999, pp. 3-16 ; 
 

29. LENOIR, Noëlle (avec la collaboration de Bruno Sturlèse (magistrat) – « Aux 
Frontières de la vie : une éthique biomédicale à la française » - rapport officiel, tome 
I, Editions la Documentation française, Collection des rapports officiels, Paris 1991 ;  

 



 

C 

30. MARMET, Thierry (sous la coordination) – Ethique et fin de vie - Pratiques du champ 
social, Editions Erès, Paris, 1997 ; 

 
31. MATRAY, Bernard – « Les Soins Palliatifs : Approche Ethique », LAENNEC – Santé, 

n°1, 44ème année, chapitre Ethique du soin, Paris, 1995, pp. 7-10 ;  
 

32. NAAS, Evelyne – « Hospitalisation et hospitalité : diagnostic d‟une réalité 
hospitalière » - Mémoire présenté au Centre d‟Etudes et de Recherches sur 
l‟Intervention Sociale (Université des Sciences Humaines de Strasbourg) pour 
l‟obtention du Diplôme Supérieur en Travail Social, Strasbourg, 1993 ; 

 
33. NAU, Jean-Yves – « Soins palliatifs un système pervers » – http:// 

www.slate.fr/story/14993/soins-palliatifs-finir-avec-tarification-absurde-perverse, 
Slate.fr, 28 décembre 2009 

 
34. PEQUIGNOT, Henri (Professeur), GATARD, Marie – Hôpital et humanisation, 

Editions ESF, Paris, 1976 ; 
 

35. REVAULT, Jean-Yves  – « Ne pas mourir seul », Dossier Choisir sa vie, choisir sa 
mort, Revue Pratiques, Paris ; 

 
36. Revue Pratiques – « Les cahiers de la médecine utopique », n° 11, Paris, oct.2000, 

pp. 33-49 ; 
 

37. SAUVEZIE, Joëlle (infirmière de nuit) – « Ultime instant »,  Dossier Choisir sa vie, 
choisir sa mort, Revue Pratiques n° 11, Poitiers, oct. 2000 ; 

 
38. SEBAG-LANOË, Renée (Docteur chef de service de gérontologie et de soins 

palliatifs à l‟Hôpital Paul Brousse) – « Soins Palliatifs » (Analyse du Docteur Sebag-
Lanoë pour développer les soins palliatifs), revue éditée par La lettre de la SFAP 
(Société Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 4, Paris, 15 janv. 
/15 mars 1998 ; 

 
39. THOMINET, Patrick (infirmier, Unité Mobile d‟Accompagnement et de Soins Palliatifs, 

Groupe Hospitalier Pitié-Salpêtrière AP-HP), revue Soins Palliatifs, La lettre de la 
SFAP (Société Française d‟Accompagnement et des Soins Palliatifs), n° 11, Paris, 
mai/juillet 2000 ; 

 

http://www.slate.fr/story/14993/soins-palliatifs-finir-avec-tarification-absurde-perverse


 

D 

SITES INTERNET 
 

 http://membres.lycos.fr/papidoc/30accompamort.html 
 

 http://www.bium.univ-paris5.fr/debut.htm 
 

 http://www.casediscute.com/2001/73_mort/dossier/dossier_04.shtml 
 

 http://www.caducee.net/Congres/archives/congres-palliatifs.asp 
 

 http://www.cyberpresse.ca/soleil/dossiers/0204/dos_202040092283.html 
 

 http://www.social.gouv.fr/htm/actu/secu/980922ei.htm 
 

 http://www.doctissimo.fr/html/sante/mag_2000/mag1208/dossier/sa_3300_soins_palliatifs
_niv2.htm 

 
 http://users.chello.be/cr34200/bib/palliatifs.htm 

 
 http://dolopalliat.free.fr/home.php 

 
 http://www.arcs.asso.fr/Content/generalites_sur_les_soins_pallia.htm 

 
 http://sos-net.eu.org/medical/euthanas.htm#11 

 
 http://www.bibl.ulaval.ca/info/euthanas.html#6 

 
 http://www.md.ucl.ac.be/loumed/CD/DATA/119/S531-534.PDF 

 
 http://www.catho.be/confep/documents/malade.html 

 
 http://www.santemaghreb.com/algerie/soinspalliatifs.htm 

 
 http://www.agevillagepro.com/Article/index.jsp?ARTICLE_ID=907 

 
 http://www.asblux.org/soinspalliatifs/accueil.html 

 
 http://u2.u-strasbg.fr/upresa7043/revue/revue28.htm 

 
 http://www.hc-sc.gc.ca/seniors-aines/pubs/palliative_care/pall_f.htm 

 
 http://www.psyfc.com/soinspalliatifs.htm 

 
 http://perso.wanadoo.fr/usp-lamirandiere/sp.htm 

 
 http://cri-cirs-wnts.univ-lyon1.fr/Polycopies/Cancerologie/Cancerologie-16.html 

 

 
 

 

http://membres.lycos.fr/papidoc/30accompamort.html
http://www.bium.univ-paris5.fr/debut.htm
http://www.casediscute.com/2001/73_mort/dossier/dossier_04.shtml
http://www.caducee.net/Congres/archives/congres-palliatifs.asp
http://www.cyberpresse.ca/soleil/dossiers/0204/dos_202040092283.html
http://www.social.gouv.fr/htm/actu/secu/980922ei.htm
http://www.doctissimo.fr/html/sante/mag_2000/mag1208/dossier/sa_3300_soins_palliatifs_niv2.htm
http://www.doctissimo.fr/html/sante/mag_2000/mag1208/dossier/sa_3300_soins_palliatifs_niv2.htm
http://users.chello.be/cr34200/bib/palliatifs.htm
http://dolopalliat.free.fr/home.php
http://www.arcs.asso.fr/Content/generalites_sur_les_soins_pallia.htm
http://sos-net.eu.org/medical/euthanas.htm#11
http://www.bibl.ulaval.ca/info/euthanas.html#6
http://www.md.ucl.ac.be/loumed/CD/DATA/119/S531-534.PDF
http://www.catho.be/confep/documents/malade.html
http://www.santemaghreb.com/algerie/soinspalliatifs.htm
http://www.agevillagepro.com/Article/index.jsp?ARTICLE_ID=907
http://www.asblux.org/soinspalliatifs/accueil.html
http://u2.u-strasbg.fr/upresa7043/revue/revue28.htm
http://www.hc-sc.gc.ca/seniors-aines/pubs/palliative_care/pall_f.htm
http://www.psyfc.com/soinspalliatifs.htm
http://perso.wanadoo.fr/usp-lamirandiere/sp.htm
http://cri-cirs-wnts.univ-lyon1.fr/Polycopies/Cancerologie/Cancerologie-16.html

