
14ème Colloque international 

de la revue transculturelle 

L’autre 

 
Luxembourg, Abbaye de 

Neumünster - Jeudi 6 et 

Vendredi 7 décembre 2012 



Rêves d’exil, exil des rêves 

Pratiques ethnopsychiatriques 

avec les familles migrantes 
 

  Vendredi 7 décembre 2012 

      Atelier 1 - Rêves et traumatisme 

     

 Le rêve du thérapeute comme outil d’exploration  
et facteur de résilience 

 

Julien Dupuis, psychologue indépendant auprès 
des demandeurs d’asile (Belgique) 

 



 



le rêve (contre-)transférentiel du 

thérapeute en écho aux 

traumatismes des exilés 
 

 1) facteur de résilience face au traumatisme 

secondaire  

  

 2) outil privilégié de compréhension « en 

son âme et conscience » du vécu du patient  

 



1) facteur de résilience face au 

traumatisme secondaire  

 
 traumatisme secondaire : définition 

 Fatigue compassionnelle : définition 

 Accent sur risque, danger & nécessité 
mise à distance, neutralité 
« bienveillante », cadre 

 Spécialement risque de l’identification 

 Risque de la distance – neutralité 
« malveillante » 
 



facteur de résilience face au 

traumatisme secondaire 

 

 Prise de recul avec son vécu et celui du patient 
traumatisé 

 Matière première qui peut être travaillée en super-
intervision et même réinjectée dans la consultation 
avec le patient 

 Perception « métaphysico-archétypale » de la 
souffrance et de l’injustice 

 « Voir Dieu dans l’œil du bourreau » 

 Intégration des enseignements non-duel 



facteur de résilience face au 

traumatisme secondaire 

 

 « Un mal ne vient jamais seul » : contre champ 
toujours présent, justice derrière l’injustice 

 En le vivant soi-même et en le 
traversant/dépassant, on y acquiert des 
ressources pour soi et autrui 

 Caractère initiatique et cathartique  

 Mort-renaissance 

 



Épistémologie de la clinique 

 

 Avantage de l’empathie 

 Le moteur de la cure, c’est l’émotion : ressentir…important 
pour le travail du thérapeute potentialisant sa capacité à 
rêver  

 Fusion – con-fusion 

 Pulsation (Huygens)  

 « Aider son semblable implique une capacité à gérer une 
relation à distances variables et contradictoires » (rf P. – Y. 
Boily, « Psys, thérapeutes et autres sorciers : livre donnée par « superviseuse-
patiente »)  

 Dessoy entre fusion et détachement : boucle positive : 
spirale thérapeutique 

 
 



Épistémologie de la clinique 

 Nécessité de la réciprocité : co-identification 
préalable à l’identification au Tiers  

 Distance thérapeutique ou anti-thérapeutique ? 

 Ethnopsy : adoption/affiliation par groupe étudié 
en partageant rite… en se basant sur principe de 
réciprocité :  

 le personne reconnue dans son originalité voire 
étrangeté se sent quelque peu désaliéné et veut 
spontanément aller vers le monde d’appartenance 
du thérapeute… 

 Finalement un monde tiers est construit qui 
appartient ni (exclusivement) à l’un ni à l’autre… 
commune humanité-universalité 

 Communion 

Tiers absolu (Caillé) 



Épistémologie de la clinique 

 Laroi : « maladie » est un continuum, briser 
frontière malade-sain, thérapeute-patient  

 Neuburger : jouer sur le même plutôt que le 
différence qui crée des frontières… 

 Searles : « plus le patient est malade et plus son 
rétablissement dépend de la reconnaissance 
implicite de son thérapeute officiel, qu’il est lui-
même devenu thérapeute » 

 condition si ne quoi non pour que thérapie ait lieu 
& thérapeutique en soi 

 



2) outil privilégié de compréhension 

« en son âme et conscience » du 

vécu du patient  
 

 « Wounded healer » (J. Halifax) 

 On ne peut soigner que ce par quoi on a 
succombé et dont on s’est remis 

 Maladie et rémission initiatique 

 La cure fait sans cesse réactualiser le 
trauma initiatique qui a permis la résorption 
de la maladie chamanique (v. aussi Th. Baubet, « l’effroi 
un regard transculturel » dans le « Manuel des psychotraumatismes ») 

 // tradi-praticiens ou chamans  
 



outil privilégié de compréhension 

« en son âme et conscience » du 

vécu du patient 
 Soins traditionnel : chaman prend la maladie 

sur lui avant de la remettre à la terre, à 
l’univers, etc.  

 // chaman qui prend les mauvais esprits sur lui, voit ce 
qu’ils veulent, négocie avec eux, fait un pacte entre eux et 
le patient puis les laisse partir…  

 plutôt que rester extérieur aux phénomènes que l’on 
essaye de conjurer (exorcisme). // prêtre : Lucifer : pas de dualité entre 

« mauvais esprits » et l’âme du patient… entre le bien et le mal… Après le tradi-
praticien, initié par ces mauvais esprits, peut 
éventuellement s’en faire des alliés. 

 



Approche à la 1ière personne 

 on se laisse traverser (pas touché… coulé) 
par problématique du patient   

 Afin qu’il (ce qui l’habite) nous initie  

 Afin que l’on puisse rentrer dans le monde 
du patient, voire le monde « pathologique » 
de l’intérieur et en comprendre toute la 
texture avec non seulement sa tête (verbal-
mental) mais son corps (vs « arm-chair 
therapist »)…  

 véritable phénoménologie de l’expérience ( 
traumatique, schizophrénique, etc.…) 



Approche à la 1ière personne 

 Approche à la 1ière personne (vs 2ième vs 3ième) (rf « The 
view from within » Varela & Shear editors.) 

 
 PHÉNOMÈNE, subst. masc. 

 Étymol. et Hist. I. 1557 astron. «tout ce qui apparaît de nouveau dans l'air, 
dans le ciel» (Ph. de Mesmes, Inst. astron., p.64 ds Gdf. Compl.: les 
phenomenes ou apparitions celestes).  

 

 « Le sorcier entre seul dans votre jungle peuplée de 
monstres et parsemée de pièges. Son travail consiste à 
trouver le sentier par lequel il en ressortira tout en vous 
indiquant le chemin » (rf P. – Y. Boily)  

 

 On rentre dans le monde du patient et on en ressort avec 
clef, carte, bouclier, chemin, etc. 

 



Approche à la 1ière personne 

 

 Outil de formation (et clinique) en systémique : 

 Sculpture ou constellation familiale : les 
participants pourront « incarner » les patients ainsi 
qu’originellement se voir à travers eux, afin de 
ressentir autant que réfléchir sur les dynamiques 
pathogènes à l’œuvre et des moyens originaux d’y 
remédier.  

  

 Trance = penser avec son corps  
 



Exemple de rêve 

 Rêve « spontané » : violé : complice-
conciliant pour garder quelque dent  

 Ou résiste ou fait le mort (sauvegardant ma 
dignité psy au détriment de celle du corps) 

 Feed-back superviseuse (E. Josse) : c 
exactement ce que je suis en train d’écrire : 
culpabilité de s’être donner pour ne pas 
mourir complètement ou éviter la « casse 
complète » 



Comment susciter explicitement ce 

type de « rêve didactique » en sa 

personne ? 
    

 Caricature ethnopsy: 

 Surmoi = dieu, les dieux, anges 

 Moi = moi 

 Ça = djinns, esprits telluriques, etc. 

 

   Méthodologie ethnopsy (tradi-thérapeute, psychaman) 

 Comment le tradipraticien rentre en relation avec entités 
supérieurs et inférieurs ? 

 Invocation, prière, négociation, offrande, sacrifice 

 

 



Comment susciter explicitement ce 

type de « rêve didactique » en sa 

personne ? 
 

 Saut quantique : que se passe-t-il au niveau 

expérientiel si transpose certaines pratiques 

traditionnelles ?  

 Ex vécu : travail avec psychotique 

 Invocation de l’entité « psychose » 

 Ritualisation de la décompensation 

(// L. Farcy : hypnose avec psychotique)  

 



Comment susciter explicitement ce 

type de « rêve didactique » en sa 

personne ?  

  

 Autohypnose, intentionnalité focalisée, 
« mantra » intérieure, apprentissage de la 
« trance », dissociation provoquée, 
psychose compensée 

  médecine traditionnelle. La plupart 
abusivement illégales… d’autres non 

 EX. : jus de tabac 

 Yoga du rêve, Lucid dreaming (Laberge) 



Comment son partage au patient 

permet de potentialiser la relation 

thérapeutique ? 
 

 « maintenant tu nous com-prends »  
 voulant dire « maintenant on t’a pris » ? (attention dans l’art sorcier du 

risque de captation : thérapeute capté par entités du patient si plus 

puissante que les siennes // son cadre de référence) 

 « maintenant on peut t’en dire un peu plus » 

 Affiliation : base de l’alliance thérapeutique 

 Préalable à la captation du patient par les 

entités qui traversent le thérapeute  

 

 



Comment son partage au patient 

permet de potentialiser la relation 

thérapeutique ?  
 

 2ieme exemple : rêve des chauves-souris 

 Avec prudence, le rêve du thérapeute peut être 

partagé afin de mobiliser élaboration du patient :  

 Ici ds ex. : difficulté exposer ses œuvres 

 = « écran panoramique sur lequel l’individu voit 

projeter ses propres fantasmes » (D. Pierre, « rêve et 

prescription », nouvelle revue d’ethnopsychiatrie, n 35/36, p. 44)  

 

 

 



Comment une « prescription de 

rêve » permet de dénouer des 

parcours de vie ?  
 

 Cadre, alliance thérapeutique, intérêt réel et 

demande pour ce genre de pratique 

chamanique « overt »  

 « Ainsité » : ainsi soit-il 

 « self-healing tautology » (Bateson, vers 

une écologie de l’esprit, 1977)  

 

 



Comment une « prescription de 

rêve » permet de dénouer des 

parcours de vie ? 
 

 Exemple concret (sur collègue) : « rendez-vous 
dans le rêve » « Que les choses bougent pour 
toi », chant 

 Réaction immédiate : « C’est tout ? » 

 Retour domicile : propulsion du rêve : 3 figures 
masculines (père, conjoint et père des enfants) 

 Doute : re-autoprescription, remobilisation de la 
capacité de rêver 

 Impact sur le « réel » : photos père décédé, 
réévaluation relation conjoint, voyage ex-mari 
 

 

 

 



Comment une « prescription de 

rêve » permet de dénouer des 

parcours de vie ? 
 

 Fille « c’est toi qui a fait rerêver maman ? » (elle 
qui ne rêvait plus depuis longtemps) 

 Recadrage « Christique » : « ta foi (transfert ?) t’a 
sauvé » 

 Éviter gurufication 

 ≠ guérisseur et sorcier 

 De l’hypnose à l’autohypnose 

 « Chamanisme démocratique » 

 



Ouf ! L’empirie est suivie par 

d’autres confrères 

« psychanarchistes » ! 
 

 Ex. : Wolberg cité par Zindel : 

 Suggestion directe posthypnotique d‘un 

  rêve nocturne. 

 



Attention seconde dans la 

méditation  

dissociation contemplative entre  

celui qui expérimente (la souffrance) et  

celui qui est témoin de cet être (souffrant) 

Relation impersonnelle au personnel. 

« Capacité du sujet à prendre une position 
méta pendant l’événement [traumatique} 
évite que sa déchirure soit complète » (Th. 
Darnaud, « la résilience, un outil systémique pour réfléchir », Cahiers critiques 
de thérapie familiale et de pratiques de réseaux, n°48) 

 



Attention seconde dans la 

méditation 

 on est à la fois confronté au trauma et 

désengagé successivement d’abord puis 

simultanément 

 Désensibilisation automatique, désamorçage, 

intégration  

 Logique traditionnelle paradoxale, une 

dissociation contemplative permettrait 

progressivement de neutraliser la dissociation 

post-traumatique 

 

 

 



Attention seconde dans le rêve 

 dissociation intérieure entre l’instance qui rêve et 

l’instance qui sait qu’elle rêve  

 Définition d’un rêve lucide : 

– Je prends conscience que je suis entrain de rêver au 

moment où je rêve et je me réveille dans le rêve 

 Qui a déjà expérimenté cela ? 

 Spontané mais aussi possibilité de potentialiser sa 

fréquence et sa qualité (rf Laberge) 



Attention seconde dans le rêve 

 Lucidité : vision en continuum 

 Résilience face au rêve traumatique varie en fonction du : 
– Degré de réalisme et d’autonomie  

 Le réalisme et l’autonomie varient à leur tour en fonction 
de la capacité de 
– Rêver lucidement  

– Adopter (l’esprit de) la méditation dans le rêve 

– (Se réveiller pour sortir du rêve: évitement)  

 Plus on médite :  
– plus on a une certaine lucidité dans le rêve  

– moins on se laisse prendre par rêves diurnes comme reviviscences 
traumatiques/flashbacks ! 



 intégration de la méditation dans le 

rêve : exemple concret 

 

 Ex. concret : rêve de torture, dépeçage (// 
Hostel) 

 À la fois vivant le supplice et s’observant 
souffrir  

 Prise de conscience que le Témoin perçoit 
la souffrance mais est épargné de/n’est pas 
la souffrance (rf J.-M. Mantel, « Au cœur de 
l’impensable) 

 OBE/NDE: // récits des survivants; opérés… 



intégration de la méditation dans le 

rêve 

 Œil du cyclone, zone inviolable 

 Zone ressource pour réintégrer la Vie 
incarnée 

 Difficulté évidente : de l’enfer directement au 
Paradis 

 Apprentissage Voie médiane : U Samsara & 
Nirvana  

  
 



Méta-bolisation du vécu 

« …vivre un événement à deux niveaux en même 
temps. Il le vit dans l’ici maintenant certain, mais 
aussi en prenant une position méta qui est celle 
de l’autre lui-même qu’il fait vivre 
intellectuellement dans l’expérience même qu’il vit. 
Cette capacité de décentration nous semble être 
le processus qui lui permet de vivre l’expérience 
traumatique sans être psychiquement 
complètement envahi par l’émotion, aussi violente 
soit-elle. » (Th. Darnaud, p. 123 « la résilience, un outil 
systémique pour réfléchir », Cahiers critiques de thérapie familiale et 
de pratiques de réseaux, n°48) 

 



De l’extra à l’intra-métabolisme 

 Dissociation externe : thérapeute témoin de 

cet être souffrant 

 Méditation : devenir son propre thérapeute, 

découvrir le thérapeute intérieur afin que la  

dissociation devienne intérieure et que le(s) 

sujet(s) s’autonomise(nt) !  



De l’interprétation des rêves à 

l’interprétation rêvée  

 Aborder le rêve comme une « entité » autonome 

avec déférence 

 Rêve nous offre son sens  

 Méditation post-rêve : on rerentre dans le rêve, 

mélange conscience diurne et nocturne, rêve et 

éveil // hypnose et méditation  

 // Devereux : afin que le rêve soit un minimum 

remanié par l’élaboration secondaire 



Remarques de conclusion 

 Tabou : « jouer au chaman », Nathan & Co, 
« nous ne sommes pas guérisseurs et ne 
souhaitons pas le devenir »,  

 Risque mais certains outils peuvent s’apprendre 

 Manquement dans la pratique psy occidentale 
même ethnopsy, notamment trop souvent basé 
sur le verbal-mental ou le corporel pris à part  

 Nécessité de la trance car dissociation 
thérapeutique « chasse » la dissociation 
traumatique 

 Ethnopsypnose 


